## ВБРАиРАЗУМЪ

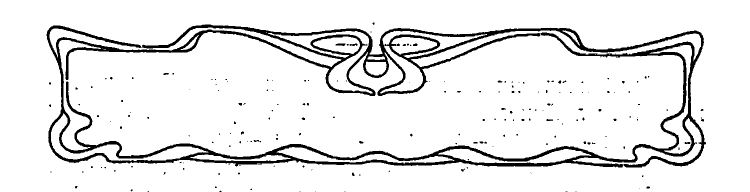
ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1910 г.

T II.

 $(N_{2}N_{2} 7-12).$ 





## ОГЛАВЛЕНІЕ

#### СТАТЕЙ

БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

## "въра и разумъ"

== Т II. №№ журнала 7—12. ====

За 1910 годъ.

Слово въ пятокъ четвертой недъли великаго поста. **Прот. Н. Стеллецкаго**, стр. 1—7.

Чувство любви къ ближнимъ и ея непоколебимыя основы.

В. Тихомирова, стр. 8—22, 335—349, 478—497, 624—645.

Натуралистическій монизмъ Геккеля. Свящ. Николая Липскаго, стр. 23—36, 206—214, 350—362, 789—798 \*).

Журналъ "Наше Объединеніе". К. И—на, стр. 37—51.

Идея трагедіи Л. Андреева "Анатема" и ея развитіе. Д. Брянцева, стр. 52—77.

Метафизическое ученіе о душть у Лейбница и Гербарта. К. А. Смирнова, стр. 78—104.

Рвчь, предъ открытіемъ и освященіемъ Общества скорой медицинской помощи въ несчастныхъ случаяхъ. Высоко, преосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, стр. І—ІІ.

<sup>\*)</sup> См. сл. т.

Раціоналистическія гипотезы о воскресеніи Господа нашего Іисуса Христа. Профес. Прот. Т. И. Буткевича, стр. 143 —165, 279—334, 423—477, 575—623, 719—758 \*\*).

Слово въ 3 пассію. Свящ. І. Филевскаго, стр. 166—175. Наука и апологетика А. Лаппарана. Н. П. Ц., стр. 176—205, 646—678, 759—777 \*).

Новое изданіе "Троицкое Слово". К. И—на, стр. 215-232. Евангеліе и соціализмъ. А. Райскаго, стр. 363—378, 517—540.

Матеріалистическій монизмъ и этика. **Е. Саковича**, стр. 498—516.

Спиритизмъ. Свящ. І. Дмитревскаго, стр. 778-788 \*).



<sup>\*)</sup> См. сл. т.



## УКАЗАТЕЛЬ СТАТЕЙ,

содержащихся въ "Извѣстіяхъ и Замѣткахъ по Харьковской епархіи", №№ 7—-12, за 1910 годъ.

I.

### Оффиціальный отдель.

Дни и часы пріема у Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнаго Арсенія, стр. 105—106.

Руководственныя указанія мірь, выработанныхь Харьковскимь Епархіальнымь Миссіон. Совітомь, стр. 106—108.

Протоколъ годичнаго собранія Общества вспомоществованія нуждающимся воспитан. Хар. Дух. Сем., стр. 108—109.

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Жен. Учил. за 1908—1909 г., стр. 110—115, 385—391.

Отъ Коммиссіи по устройству въ Сакахъ помъщеній для больныхъ духовнаго въдомства, стр. 115.

Епархіальныя изв'ященія, стр. 116—119, 286—238, 391—396, 542—546, 683—687, 818—821.

Отчетъ Харьковскаго Епархіальнаго Комитета Православнаго Миссіонерскаго Общества за 1909 г., стр. 283—256.

Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища, стр. 236, 816—818.

Указъ Его Императорскаго Величества, Самодержца Всероссійскаго, стр. 379—380.

Отъ Императорской Академін Наукъ, стр. 380—382, 680—681.

Отчетъ Братства Св. Амвросія Медіолан., стр. 382—385. Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Миссіонера, стр. 396.

Для свъдънія епархіальнаго духовенства, церковныхъ старость, церковно-строительныхъ комптетовъ и монастырей, стр. 541—542.

Отчеть о состоянін при Хар. Епар. Жен. Учил. Образцовой одноклассной церковно-приход. школы, стр. 546—551.

Отъ Совъта Сватово-Луцкой второклассной Церковноучительской школы, стр. 551.

Письмо на имя Высокопреосвященнаго Арсенія, с. 679.

Отъ Харьковской Духовной Консисторіи, стр. 679—680.

Оть Отдъла Воздушнаго Флота, стр. 381-382.

Списокъ лицъ служащихъ въ Сум. Д. У., стр. 687-689.

Воззваніе о помощи, стр. 689-690.

Объявленіе, стр. 690.

Высочаний Манифесть, стр. 799-800.

Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Совъта по миссіонерскимъ дъламъ, стр. 801—803.

Отъ Правленія Похоронной Кассы духовенства Харьковской епархіи, стр. 803—804.

Разрядный списокъ воспитанниковъ всъхъ классовъ Харьковской Духовной Сенинаріи, стр. 804—810.

Росписаніе пріемныхъ и переводныхъ экзаменовъ въ Харьковской Духовной Семинаріи, стр. 810—811.

Отъ Правленія Харьков. Дух. Семпнаріи, стр. 811—813. Разрядный списокъ восшітанниковъ Сумскаго духов-

наго училища, стр. 813-816.

#### II.

## Статьи и замътки руководственно-пастырскаго содержанія и другія.

Поученіе на литургіи преждеосвященныхъ Даровъ. Николая Церковницкаго, стр. 120—125.

Собесъдование съ сектантами въ сл. Ободахъ, Сумскаго убада. Свящ. Өеодора Сулимы, стр. 125—131.

Слово предъ Плащаницей. К. А. Смирнова, стр. 238-245.

Письмо редакціи ж. "Трезвые Всходы" на имя Высокопреосвященнаго Арсенія, стр. 245—247.

. Къ 49-й годовщинъ великой крестьянской реформы. Свящ. Іоанна Смирнскаго, стр. 247—257:

Миссіонерскій єружокъ при Тихоновской церкви сл. Титаровки, Старобъльскаго увзда. Свящ. Николая Яновскаго, стр. 257—261.

Свътлой памяти Императора Александра III-го и великаго молитвенника земли русской о. Іоанна Сергіева-Кронштадскаго. Свящ. Н. Загоровскаго, стр. 396—400, 557—561 \*).

Ръчи, сказанныя въ засъданіи Государственной Думы. **Прот. А. Станиславскаго**, стр. 400—401, 401—405.

"Монахъ Стефанъ Подгорный. Свящ. Өеодора Сулимы, стр. 406—410, 562—567.

Слово на второй день св. Пасхи. Свящ. Іоанна Иннокова, стр. 552—557.

Четыре ръчи члена Государственнаго Совъта, Прот. Т. И. Буткевича, стр. 691—706, 826—836 \*).

Поученіе въ день рожденія Государыни Императрицы. Свящ. Іоанна Дмитревскаго, стр. 821—826.

#### III.

#### Епархіальная хроника.

Прощаніе духовенства Харьковской епархіи съ митрофорнымъ протоіереемъ Т. И. Буткевичемъ. Свящ. Маркіана Өедоровскаго, стр. 131—136, 265—273.

Некрологъ. Свящ. В. Мухина, стр. 136-137.

Архіерейскія богослуженія. Прот. І. Гончаревскаго, стр. 261—265, 410—414, 707—710.

Посъщение Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвящение Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Духовной Семинаріи, стр. 567—568, 710—714.

Посъщение Преосвященнымъ Василіемъ, Епископомъ Сумскимъ, семинарской образцовой школы, стр. 568—569.

Годичный актъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ училищь. Прот. Іоанна Котова, стр. 837—841.

Прощаніе окончившихь въ текущемъ году курсъ Харьковской Духовной Семинаріи съ Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнъйшимъ Архіенископомъ Арсеніемъ. Н. Церковницкаго, стр. 841—844.

<sup>\*)</sup> См. сл. т.

#### IV.

### Иноепархіальный отдѣлъ.

Архипастырское посланіе къ паствѣ Казанской, стр. 137—141.

Отлученіе отъ церкви, стр. 273—275.

Трезвый приходъ, стр. 275.

Постановленіе Полоцкаго Епархіальнаго Начальства, стр. 275—276.

Изъ переписки бывшаго оберъ-прокурора Св. Сунода К. П. Побъдоносцева съ высокопреосвященнымъ архіепископомъ Томскимъ Макаріемъ, стр. 414—415.

Циркулярное оповъщение Волынскаго духовенства о краткосрочныхъ курсахъ для мірянъ при Пачаево-Успенской Лавръ, стр. 569—570.

Пастырское посланіе Преосвященнаго Серафима, Епископа Полоцкаго и Витебскаго, стр. 714—716, 845—849.

Необходимость внібогослужебных бесіздь, стр. 849.

V.

#### Разныя извъстія и замътки.

Результаты новыхъ пріемовъ въ земледѣліи, с. 141-142. Алкоголизмъ дѣтей, стр. 142.

Ближе къ смерти, стр. 276-277.

О законоучительскихъ педагогическихъ курсахъ, стр. 277—278.

Школа и памятники родной старины, стр. 278.

Нъсколько словъ къ духовному юноществу, стр. 415-417.

Добровольный мученикъ, стр. 417-418.

Библіографическая замътка, стр. 418-421.

Библія и новъйшія научныя открытія, стр. 571--572.

Сестра Варвара, стр. 572-574.

Способъ распознаванія мнимо-умершихъ, стр. 717.

Самоубійство княжны Хилковой, стр. 717.

Къ двухсотлътію русскаго Выборга, стр. 850-851.

Обращеніе въ редакцію члена Думы свящ. о. Н. Гепецкаго, стр. 851—852.

Географія литературныхъ талантовъ, стр. 852—854.



# ВъРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1910.

Nº 7.

## АПРЪЛЬ-книжка первая.

### СОДЕРЖАНІЕ: І. ОТДЪЛА БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО: Слово въ пятокъ четвертой недѣли великаго поста, на вечернемъ богослуженіи, извѣстномъ подъ именемъ пассіи, 26 марта, 1910 года. **Прот. Н. Стеллецнаго** Чувство любви къ ближнимъ и ея непоколебимыя основы. В. Тихомирова. 8 - -22Натуралистическій монизмъ Геккеля. (Продолженіе). Свящ. 23 - 36Журналъ "Наше Объединеніе". К. И--на. . 57 - 51Идея трагедіи Л. Андреева "Анатема" и ея развитіе. Д. 52 - 77II. ОТДЪЛА ИЗВЪСТІЙ и ЗАМЪТОКЪ по ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ: І. Дни и часы пріема у Его Высокопреосвященства, Высоко-преосвященивния о Арсенія, Архіенископа Харьковскаго и Ахтыр-скаго. Руководственныя указанія міть, выработанных Харьковскимъ епархіальнымъ миссіонерскимъ Совътомъ и утвержденныхъ Его Высокопреосвященствомъ.-Протоколъ годичнаго собранія Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ Харьковской духовной семинаріи. Отчеть о состояніи Харьковскаго епархіальнаго женскаго училища въ учебно-воспитательномъ отношении за 1908женскаго училища въ учеоно-воспитательномъ отношени за 1908—1909 учебный годъ. (Продолженіе).—Отъ Комиссіи по устройству въ Сакахъ помѣщеній для больныхъ духовнаго вѣдомства.—Епархіальныя извѣщенія.—П. Поученіе на литургіи преждеосвященныхъ Даровъ. Воспитанника VI класса X. Д. Семинаріи Николая Церковницкаго.—Миссіонерскій листокъ. Собесѣдованіе съ сектантами въ сл. Ободахъ, Сумскаго уѣзда. Священ. Өеодора Сулимы.—Епархіальная хроника.—Иноепархіальный отдѣлъ.—Разныя извѣстія и замѣтки.—Объявленія (Стр. 105—142) Объявленія. (Стр. 105—142).



ХАРЬКОВЪ.

Типографія "Мирный Трудъ", Дѣвичья ул., № 14. 1910.

## ЖУРНАЛЪ

## "ВБРА и РАЗУМЪ"

### состоить изъ двухъ отдъловъ:

1) Отдъла богословско-философскаго и 2) Извъстій и замътокъ по Харьковской епархіи. Сохраняя апологетическое направленіе, журналь даетъ статьи, прежде всего, церковнаго характера. Съ научно-апологетическою же цѣлію въ этомъ журналѣ помѣщаются изслѣдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ иси-хологіи, метафизики и исторіи философіи. Наконецъ въ немъ заключается отдѣлъ подъ названіемъ: "Извѣстія и замѣтки по Харьковской епархіи". Въ этотъ отдѣлъ входятъ: постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мѣстной; статьи и замѣтки руководственно-пастырскаго характера; свѣдѣнія о внутренней жизни епархіи; перечень текущихъ важнѣйшихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извѣстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія свыше 200 печатныхъ листовъ.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатъ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ редакціи журнала "Въра и Разумъ" при Харьковской духовной семинаріи, въ харьковскихъ отдъленіяхъ "Новаго Времени", во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторѣ "Харьковскихъ Губернскихъ Вѣдомостей"; въ Москвъ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи; въ кн. магазинѣ И. Д. Сытина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинѣ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ отдѣленіяхъ "Новаго Времени".

Въ редакціи журнала "Въра и Разумъ" можно получать полный комплектъ изданія за 1909 г. за **8** руб. съ перес. За другіс годы экземпляры журнала могуть быть пріобрътаемы по особому соглашенію съ Редакціей.

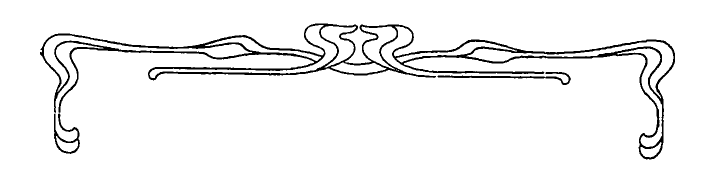
#### въ редакціи продается:

СОБРЯНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высокопреосвященнаго Ярсенія Ярхіепископа Харьковскаго и Яхтырскаго, говоренныхь въ разныхъ мѣстахъ его служенія. Цѣна за семь книгъ семь рублей съ пересылкой. Весь чистый доходъ поступаетъ согласно волѣ Его Высокопреосвященства, Архіепископа Арсенія, въ пользу Общества вспомоществованія нуждающихся воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи.

Πίστει νοοῦμεν.

Втрого разумивваемъ.

Евр. XI.



## СЛОВО

въ пятокъ четвертой недъли великаго поста, на вечернемъ богослужении, извъстномъ подъ именемъ пассіи, 26 марта, 1910 года.

## (О ХРИСТІАНСКОЙ РАДОСТИ).

"И вы нечаль имате убо нынь; паки же угрю вы, воградуется сердце ваше, и радости вашея нистоже возметь оть васъ" (16, 20, 22).

Лишившись дорогого и близкаго намъ человъка, мы обыкновенно останавливаемся на его предсмертныхъ словахъ, въ которыхъ онъ открылъ намъ свою душу, излилъ свои чувства, выразилъ свою волю. Не удивительно, если и при настоящемъ воспоминаніи крестныхъ страданій и смерти Спасителя, наша мысль обращается къ послуднему завъту Его апостоламъ. На этоть разъ Hach особенно  $\Pi(0$ ражають вышеприведенныя слова изъ прощальной съды Іисуса Христа съ Его учениками: "возрадуется сердце ваше, и радости вашея никто же возметь оть васъ",-которыми Вожественный Наставникъ, идя на вольную страсть, утыцаль Своихь смущенныхь учениковь. Вмюсто тяжкой скорби, которую предстояло пережить апостоламъ въ часы страданій Господа, имъ объщана была непрестающая радость.

Везъ сомнънія, это обътованіе непреходящихъ радостей дано было Спасителемъ не однимъ только ближайшимъ ученикамъ Его, а вмъстъ съ ними и всъмъ намъ, върующимъ

въ Него. Поэтому и св. ап. Павелъ неоднократно убъждалъ върующихъ: "радуйтеся всегда о Господъ, и паки реку: радуйтеся" (Филип. 4, 4; 1 Сол. 5, 16; 2 Кор. 13, 11).

Кто изъ насъ, братіе, не хотѣлъ бы повѣрить этому обътованію Спасителя нашего и не послѣдовать апостольскому призванію къ непрестанному радовапію? Чего иного, какъ не радостей жизни ищемъ всѣ мы? Къ чему направлены всѣ паши желанія, какъ не къ тому, чтобы удалить горести жизни и умножить ея радости? И инкто, кажется, не осудить этихъ нашихъ желаній, вложенныхъ въ насъ всеблагимъ Творцомъ вмѣстѣ съ дыханіемъ жизни.

Но что мы видимъ въдъйствительности? Гдъ-же та непрестающая радость, которую объщалъ намъ Господь и стремленіе къ которой вложено Создателемъ въ нашу душу? Многіе ли изъ насъ обръли ее и обладаютъ ею? По истинъ, далеко не многіе, и если бы предъ нами, какъ нъкогда предъ пророкомъ, раскрылся свитокъ съ изображеніемъ нашихъ судебъ, то мы, безъ сомнѣнія, прочитали бы въ немъ лишь "рыданіе, и жалость, и горе" (leзек. 2, 10).

Повидимому, никогда еще не было условій столь благопріятныхъ для умноженія радостей жизни, какъ въ наше время. Современный просвещенный человекъ становится все ближе и ближе къ тому царственному положению среди другихъ тварей, къ которому предназначенъ Творцомъ. Нынъ съ большимъ, чъмъ когда либо прежде, правомъ человъкъ можеть сказать, что онъ владыка природы и все болье и болъе покоряеть ее себъ, извлекая изъ нея неисчислимыя богатства и обставиля себя всевозможными удобствами жизни. Каждый день приносить намъ извъстіе о какомъ либо открытін и нвобрівтенін, могущих служить нашим в потребностямь. Электричество, напр., эта неуловимвишая сила природы, эксплоатируется ныи в самыми разнообразными способами: то для быстраго обмена мыслей и передвиженія тяжестей, то для освъщенія ночной темпоты, то для врачеванія нашихъ немощей. А что сказать о твхъ лучахъ (ренгтеновскихъ), при помощи которыхъ нынв могуть наблюдать всякія измвненія внутри живого твлеснаго организма! Не далеко, кажется, и то время, когда люди, подобно птицамъ, будутъ безпренятственно перелетать огромныя воздушныя пространства, или слышать голоса и даже пеніе своихъ давно умершихъ предковъ. Множество усовершенствованій дѣлаєтся и въ области общественной жизни; тысячи людей заняты мыслію объ этихъ усовершенствованіяхъ или преобразованіяхъ. Наконецъ, свѣтъ просвѣщенія, отъ котораго ожидаєтся столько благъ для жизни, проникаєть нынъ всюду, достигая даже самыхъ глухихъ сель и деревень.

И однако жъ радости выпадають на долю очень и очень немногихъ. Желанное всъми счастье точно райская птичка, порхающая надъ нашими головами и предъ папими глазами. Мы видимъ ее, гоняемся за ней, по никакъ не можемъ поймать ее. "Больше того, наними жалобами полонъ свъть. И какими жалобами? Однихъ угнетаетъ нужда, болъзни, лишенія, начтожность жизненнаго жребія, выпадающаго на ихъ долю и др. частныя неудовольствія, которыхъ не неречесть. Не станемъ останавливаться на этихъ неудовольствіяхъ, тъмъ болъе, что они могутъ казаться болъе или менъе случайными, а возьмемъ лучие состояніе человъка, въ которомъ онъ, повидимому, долженъ бы былъ имъть не минуты только радости, но дни и годы полнаговнутренияго довольства. Въ такомъ случат едва ли не блике всего подходитъ къ нашей цъли состояще того человъка, имя котораго обратилось въ нарицательное имя мудреца. Казалось, никто не могъ и не можеть имъть въ такомъ изобиліи все то, что почитается обыкновенно счастьемъ, какъ Соломонъ, царь израндьскій. Онъ построндъ себъ домы, устрондь сады и рощи, насадилъ въ нихъ всякія илодовыя деревья, пріобрвать себъ слугъ и служановъ; круннаго и мелкаго скота у него было больше, чъмъ у всъхъ, бывшихъ прежде него вь Герусалимъ; собрать опъ себъ серебра и золота и драгоцънпостей оть царей и областей, завель у себя извиовъ и пъвицъ и сдъявлея великимъ и богатымъ больше всъхъ (Еккл. 2, 4-10). Что же? Нашелъ ли Соломонъ удовлетворение во вевхъ утъхахъ, какими окружилъ себя? "Огляпулся я вев дела мои и на трудъ, которымъ трудилея,-признается онъ,-и вотъ все суета и томленіе духа, и ибть избавленія нодъ солнцемъ" (Еккл. 2, 11), которое (избавленіе) бы могло дать полное успокосніе душть его.

Другіе изпемогають подь тяжестью горькаго сознанія невозможности овладіть полною мудростію. Мудрость—великое благо. Но гді та мудрость, достигнувъ которой, чело-

въкъ могъ бы сказать: довольно: я все узналъ и могу успоконться пріобрътеннымъ знаніемъ? "Въкъ живи, въкъ учись",
—говорить народная пословица. Чъмъ выше поднимается
человъкъ по ступенямъ знанія, тъмъ болъе возникаетъ въ
его пытливомъ умѣ недоумънныхъ вопросовъ, и онъ, послъ долгихъ безплодныхъ усилій познать истину, съ глубокою
грустью долженъ сознаться: я "знаю то, что ничего не знаю".
Вотъ что говорилъ въ сердцъ своемъ о благъ мудрости мудръйшій изъ царей земныхъ: "и узналъ я, что и это томленіе духа, потому что во многой мудрости много печали, и
кто умножаетъ знанія, умножаетъ скорбь" (Еккл. 1. 16—18).
Въ самомъ дълъ, человъку, достигшему по сравненію съ
другими большей степени познанія, съ высоты его кругозора виднъе всъ неустройства нашей жизни, всъ тягости,
удручающія нашу душу, всъ бользни, какими страдаеть
человъчество.

Но довольно. Св. Григорій Богословъ по этому поводу говорить: "изъ смертныхъ никто еще не хвалился тѣмъ, что онъ, не испытавъ тяжелыхъ бѣдствій, переселился отсель... Не видѣлъ я ни одного блага, которое бы совершенно было изъято отъ скорби" (Твор. т. IV, стр. 260). И вотъ, подъ бременемъ жизненной тяготы, одии строятъ смѣлые планы касательно переустройства современной жизни общества, надѣясь этимъ путемъ возвратить минувшій будто бы золотой вѣкъ радостей (Еккл. 7, 10): другіе же, совсѣмъ теряя вѣру въ лучшее будущее, готовы повторить слова древняго мудреца: "что было, то и будеть; и что дѣлалось, то и будетъ дѣлаться, и нѣтъ ничего новаго подъ солицемъ" (Еккл. 1, 9).

А между тъмъ, братіе, не ложно обътованіе Спасителя нашего о непреложномъ радовапіи, и не напрасно св. Апостоль призываеть насъ къ нему. Очевидно, при всъхъ невзгодахъ на землъ для насъ возможна жизнь, полная радостей,—не тъхъ мірскихъ радостей, которыя всегда смъщаны съ горечью и бъгають отъ насъ въ то самое время, когда мы хотимъ овладъть ими, а радостей высшихъ, святыхъ. И если въ жизни нашей скорби превосходятъ мъру радостей, то причина этого въ насъ самихъ. Мы сами закрываемъ для себя источники чистыхъ радостей, сами умножаемъ скорби. "Никто не сможетъ сдълать насъ несчастными,—говоритъ св. Гоаннъ Златоустъ,—если мы сами не сдълаемъ себя

такими (Твор. т. II, кн. I, стр. 206). Неудовлетворенное честолюбіе, ненасытимая алчиость, оскорбденная гордость и проч.—воть главивішій источникь ощущаємой нами житейской тяготы: воть изъ-за чего больше всего льются слезы, и люди трудятся до кроваваго пота, истощая тібло, истомаля душу и лишая себя радостей.

Но въ насъ самихъ, братіе, заключается и источникъ возможныхъ для насъ высокихъ радостей, не зависящихъ ни отъ какихъ перемънъ во визиней судьот человъка. Никто не сможеть сдълать насъ блаженными-говорить тоть же отецъ церкви, -- если не слъдаемъ себя таковыми мы сами, по благодати Божіей" (Твор. т. И, кн. І. етр. 206). И датинская пословица гласить: "всякій самъ творець своего счастья" (Quisque suae fortunae faber). А истинный путь, которымъ мы можемъ достигнуть объщанныхъ Господомъ радостей, указанъ намъ только въ въръ христіанской. И пока мы не пойдемъ этимъ путемъ, міръ не перестапеть обращаться къ намъ своей худитей стороной. "Бойся Бога и запов'яди Его соблюдай, -- совътуеть Екклезіасть, -- потому что въ этомъ все для человъка" (Екил. 12, 13), стремящагося не только къ "царствію Вожію и правдъ его" (Мы. 6, 33), но и къ обладанію счастьемъ, доступнымъ ему на землъ. "Блаженни непорочные въ пути, ходящіе въ законъ Госнолиемъ" (Ис. 68, 1); блаженъ мужъ, бояйся Господа" (Ис. 61, 1),—поеть Исалмопъвецъ. По словамъ Іоанна Златоуста, "Воящійся Бога пріобръть себъ самый корень радости и владъеть внолив источникомъ благодущія. И какъ малая пекра, унавшая въ безбрежное море, легко исчезаеть, такъ, что-бы ин случилось съ боящимся Бога, все упадаеть въ ведикое море благодунія, угасаеть и исчезаеть" (Твор. т. П, ки, 1, стр. 202).

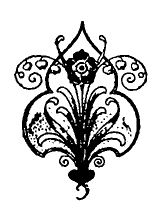
И прежде всего, какія бы ни постигали скорби истинно върующаго человъка, послъдній не замъчаеть ихъ тяжести, такъ какъ знаеть, что "егоже бо любить Господь, наказуеть" (Евр. 12, 6). Для истинно върующаго не существуеть лишеній, потому что, подобно Апостолу, онъ можеть сказать: "во всемъ навыкохъ, и насыщатися, и алкати, и избыточествовати и лишатися" (Филии. 4, 12). Какъ бы ни былъ кого малъ жизненный жребій, въра христіанская способна примирить его съ нимъ, указаніемъ на то, что этоть жребій посылаєтся волей Божіей. "Въ велицъмъ дому,—убъядаєть

св. Апостоль,—не точію сосуди злати и сребрящи суть, но и древяни и глиняни" (2 Тим. 1, 20). Такъ и на общирномъ полѣ жизни человъческой нужны самые разнообразные дълатели, совокупными трудами которыхъ только и достигаются предназначенныя міру цѣли. Вѣра христіанская есть, наконецъ, та несокрушимая и непоколебимая твердыня, на которой только и могуть найти себѣ прибѣжище всѣ изнемогающіе подъ бременемъ сомнѣній и недоумѣній. "Храмину на камени" созидаетъ человѣкъ, хранящій сокровище вѣры. "И сниде дождь, и пріидоша рѣки, и возвѣяща вѣтри, и нанадоша на храмину ту: и не падеся, основана бо бѣ на камени" (Ме. 7, 24—9).

Такъ, братіе, все, что можетъ омрачать радость бытія нашего въ земной юдоли, смягчается и сглаживается вфрою Христовою. Въ поискахъ за благами жизни мы привыши возлагать всв надежды на преобразованія порядковъ общественной жизни. Но пикакія преобразованія, какъ бы онини были мудры, сами по себъ не принесуть намъ счастья. Только въ томъ случав будуть обезпечены радости нашей жизни, когда мы сами улучшимся и проникнемся духомъ евангельской любви, заключающей въ себъ непочерпаемый источникъ радостей. Вотъ почему Спаситель, после настойчиваго увъщанія къ ученикамъ Своимъ пребывать въ Его любви, непосредственно говорить: "сія глаголахъ вамъ, да радость Моя въ васъ будетъ, и радость ваша исполнится" (Іоан. 15, 11). Кто проникся духомъ Христовой любви, для того жизнь всегда подна радости, какъ бы ни была она неприглядна по своей вившности. "Апостолы, по словамъ св. Іоанна Златоуста, подвергались побоямъ, но не скорбъли. Велико уже и это: но гораздо важиве то, что они не только не скорбъли, но и самые бичи дълали поводомъ къ еще большей радости и возвращались "отъ лица собора, радующеся, яко за имя Христово удостоились принять "безчестіе" (Дъян. 5, 41) (Твор. т. II, кн. I, стр. 203). По примъру апостоловъ, нервенствующіе христіане, не смотря на всъ горести жизни, не только не падали духомъ и не почитали себя несчастными, но и находили радость въ самыхъ скорбяхъ своихъ и услаждение въ страданияхъ за Господа, съ благодарственными пъснопъніями идя на мученія и умирая со словами: "слава Вогу за все!"

Птакъ, братіе, въ годины унынія и бъдствій жизни прежде всего, по совъту Апостола, "испытывайте самихъ себя, въ въръ ли вы" (2 Кор. 13, 5). "Стойте же въ въръ" и держитесь твердо и неизмѣнно закона Господня, какъ единственно върнаго руководителя жизни человѣческой, и вы откроете въ себъ самихъ источникъ обътованной Господомъ радости, и обрящете покой душамъ вапимъ: таковъ конецъ и нашего къ вамъ слова, которымъ отълица Церкви напутствуемъ васъ не только на настоящіе дни св. четыредесятницы, когда мы естественно, такъ сказать, налагаемъ на себя христіанскій трауръ, но и на все время, какое кому даруетъ Господь прожить въ въцъ семъ. Аминь.

Профессоръ Богословія, Прот. Н. Стеллецкій.





## Чувство любви къ ближнимъ и ея непоколебимыя основы 1).

На вопросъ законника, какая напбольшая заповъдь въ законъ, Господь Інсусъ Христосъ отвътилъ: "Возлюби Господа Бога твоего всъмъ сердцемъ твоимъ, и всею душею твоею, и всъмъ разумъніемъ твоимъ; сія есть первая и наибольшая заповъдь; вторая-же подобна ей: возлюби ближняго твоего, какъ самого себя; на сихъ двухъ заповъдяхъ утверждаются законъ и пророки". (Ме. 22, 36—40).

Въ притчво милосердномъ самарянинв Христосъ разъяснилъ, что подъ ближнимъ каждый изъ насъ долженъ разумъть какъ того, кто нуждается въ нашей номощи, такъ и того, кто двлаеть намъ добро. Въ широкомъ же смыслъ нодъ нашимъ ближнимъ разумвется всякій человвкъ, встрвчающійся съ нами на жизненномъ пути, не исключая и враждебно къ намъ относящагося (заповъдь Христа о любви ко врагамъ).

1.

Человъкъ есть квинть-эссенція земной жизии, а любовь есть квинть-эссенція человъка, сложное, самое высшее и пріятное состояніе его. Она составляеть точку приложенія всъхъ законовъ жизни, какъ заставляеть служить себъ всъ силы человъка. Основнымъ закономъ жизни является законо развитія. Въ развитіи человъкъ переходить отъ менъе совершеннаго къ болье совершенному, но, переходя отъ худ-шаго къ лучшему, онъ, въ то же время и по этому самому,

<sup>1)</sup> Научно-богословское чтеніе, произнесенное въ зал'я Харьковскої городской думы 14 марта 1910 года.

движется отъ близкаго къ далекому, отъ узкаго къ широкому и отъ конкретнаго (т. е. чувственно воспринимаемаго) къ отвлеченному. Пояснимъ это на примъръ. Когда мы говоримъ, что человъкъ развился, это значить, что умственный кругозоръ его сталъшире, сердце-чувствительнъе, водя-спльнъе. Самымъ неразвитымъ человъюмъ мы назовемъ такого, который не видить дальше своего носа: отзывается сердцемъ на чувственно-пріятныя пли непріятныя волненія только настоящей минуты и только своей дичности, и который всецьло подчиняется каждому минутному волненію. Наобороть, самымъ совершеннымъ человъкомъ мы бы назвали такого, который бы, подобно живому зеркалу, отразиль въ своемъ умъ всю вселенную (все бы постигь); вмъстить бы въ своемъ сердцъ все живущее и существующее (все бы полюбиль), и раздвинуль бы сферу своей дъятельности на всъ мъста и времена (вездъ и всегда бы былъ и все бы могъ). Но такого человъка нътъ и не можетъ быть: безконечное можетъ вмъстить только Вогъ, по мы, люди, призваны Ему подражать и уподобляться въ своемъ развитіп. Между крайними-самой низиней и самой высшей-степенями человъческаго развитія и совершенства лежить безконечное множество посредствующихъ ступеней, каждую изъ которыхъ нужно предварительно пройти, чтобы достигнуть высшей. Развитіе-кого бы то ни было и въ какомъ бы то ни было отношеніи-есть постепенное восхожденіе, со ступени на следующую ступень, безъ скачковъ.

Закону развитія подчинены веб способности человъческаго духа: умъ, сердце и воля. Всъ онъ развиваются постененно и совмъстно, но неодинаково быстро и легко. Всего быстръе и легче развивается умъ человъка, медлените чувство, всего медлените и трудите воля. Вслъдствіе неравномбрности въ развитіи ума, сердца и воли происходять ежедневно столкновенія между ними. Разумъ человъка давно уже призналь возмутительнымъ, варварскимъ—смывать оскорбленія кровію противника на дуэли, сердце постороннихъ возмущается и секупдантовъ и самихъ дуэлянтовъ тоже не находить въ ней пріятности, но дуэль, какъ обычай, существуєть и даже признается иногда обязательной по закону (среди военныхъ). Нравы, обычай, законы и весь укладъжизни пзмъняются съ большимъ трудомъ и гораздо медлен-

нъе, чъмъ чувства, а—чувства, въ свою очередь, медленнъе и труднъе, чъмъ мысли потому, что на образование жизненнаго уклада и сердечнаго настроения потрачено гораздо больше энергии человъческаго существа, чъмъ на образование мыслей: вслъдствие этого, они, такъ сказать, стали тяжелъе и потому малоподвижнъе.

Всего болъе способствують развитию человъчества геніальные люди. Отъ могучаго толчка геніальной воли измъняется жизненный строй: происходить перегруппировка государствъ, возникають новыя жизненныя отношенія, на почвъ ихъ возникаютъ новыя и измфияются старыя чувства и происходить переоцънка цънностей въ міросозерцаніи. Таковыми геніями въ области воли были, напр., Александръ Македонскій и Наполеонъ І. Благодаря, напр., завоеваніямъ Александра Великаго, сблизившимъ цивилизованный западъ (Грецію) съ культурнымъ востокомъ (Персіей), у стопковъ впервые возникла идея всеобщаго братства людей, а съ нею соединилось и соотвътствующее чувство. Если бы среди людей возставали бы только генін воли, изміняющіе укладь жизии, то развитіе жизни страшно бы замедлилось, потому что жизнь страшно инертна и сейчасъ же, послъ колебанія и потрясенія отъ полученнаго толчка, старается принять прежнее положение. Она страшно консервативна. Но среди необыкновенных людей встръчаются и люди съ геніальнымъ сердцемъ, способнымъ испытывать оригинальныя чувствованія, вызывающія подражаніе. Геніп сердца всего силь-п'є движуть человічество. Таковы были основатели нізкоторыхъ нехристіанскихъ религій, напримъръ, Будда, Магометь. Особенная же геніальность чувства проявлена была въ христіанствъ. Божественный Основатель его, Богочеловъкъ Христосъ Інсусь путемъ необыкновенно живого и глубокаго чувства любви произвель, производить и будеть безъ конца производить ни съ чъмъ несравнимый, неизмъримо лирокій и глубокій перевороть во всьхъ областяхъ жизни. Переродилось и перерождается сердце человъка. Произоныа окончательная переоцінка всіхъ цінностей, которая уже больше не повторится. Измънилась и постепенно измъняется и самая жизнь. Вожественная сила Его геніальнаго чувства любви передалась и Его апостоламъ и до сихъ поръ горить въ серднахъ Его послъдователей, которые и теперь

повсюду распространяють свъть Его ученія и живительную теплоту Его любви къ человъку. И на огонекъ ихъ божественнаго разума тысячи людей съ дальнихъ концовъ стекались къ нимъ при ихъ жизни и стекаются послъ смерти къ ихъ святымъ останкамъ, чтобы исцълить и отогръть свое изстрадавшееся и иззябшее въ холодномъ міръ сердце. И имъ и отъ нихъ по закону симпатіи передается часть Христовой любви, какъ отъ Адама передается по наслъдству каждому изъ насъ часть крови, обращающейся въ нашихъ яплахъ.

Въдь чувства, какъ извъстно, отличаются заразительностью. Какъ нъкоторыя бользии, напр., тифъ, холера и т. д. переходять, благодаря невидимымъ для глаза микроорганизмамъ, отъ больного человъка къ здоровому, такъ и наши чувства, не вполиъ объясненнымъ наукой способомъ, передаются отъ чувствующаго человъка къ другому. Положимъ, въ моемъ присутствін человъкъ, псиытывающій чувство боли, страдаетъ, плачетъ и стонетъ. Я, при созерцаніи внъшнихъ проявленій его страданія, тоже испытываю ство страданія, и у меня тоже является стремленіе плакать. Въ моемъ присутствін челов'якъ, переживающій радостное чувство, улыбается, смется, скачеть-и я начинаю улыбаться и испытываю въ душъ нъкоторое удовольствіе. Особенно поддаются симпатін дъти: они отвъчають улыбкой почти на каждую улыбку и готовы плакать со всякимъ плачущимъ. Иногда чувство одного охватываетъ цълыя собранія людей. Таковъ паническій страхъ, отъ котораго иногда многотысячная, хорошо дисциплинированиая и вооруженная армія обращается въ бъгство. Иногда источникомъ такой паники служить чувство страха у одного солдата: оно, передаваясь отъ сосъда къ сосъду, поражаеть всю армію, какъ заразительная бользнь, перебирая одного за другимъ, охватываетъ иногда громадный районъ. Передача чувства отъ одного человъка къ другому и извъстна въ психологіи подъ именемъ симпатін, или сочувствія. Психологи полагають, что симпатическое заражение ребенка чувствомъ сначала вызывается твмъ, что онъ, по инстинкту подражанія, воспроизводить вившиія выраженія чувства другихъ, которыя вызывають у него и соотвътствующее чувство въ слабой степени. Потомъ, съ развитіемъ ребенка, на помощь

подражательнымъ движеніямъ въ вызовів чувства по симпатін, приходить еще и представленіе, мысль о чувствів, волнующемъ другого: она усиливаетъ дібіствіе подражательныхъ движеній. Пдея чувства можетъ и самостоятельно вызвать симпатическое зараженіе, по ассоціаціи между собоюи чувствомъ.

Ноеслибы чувства распространились только посредствомъсимпатіп, то развитіе ихъ стращно бы замедлилось. Чтобы испытать чувство по симпатіи, я долженъ придти въ непосредственное общеніе съ тъмъ человъкомъ, который проникнутъ чувствомъ, но это далеко не всегда бываеть.

На помощь закону симпатін въ развитін чувствъ, приходить другой законъ-расширенія, или распространенія чувствъ. Чувства переходятъ съ первоначальныхъ своихъ предметовъ на другіе, по смежности и сходству последнихъ съ первыми. Мужчина любить сначала только девушку, но потомъ перепоситъ чувство любви на соприкасающеся съ ней предметы и существа, какъ то: обувь, платья, одежды, мебель, домъ, родителей ея, прислугу и т. д. При этомъ, чъмъ ближе находится къ его возлюбленной предметь, тъмъ сильиве бываеть переданная, такъ сказать, пидуктивная любовь. По той же причинъ ненависть и злоба переносять свою ярость и на всв одушевленныя существа, близкія ко врагу, и на неодушевленные предметы, принадлежащие ему. Они тоже дълаются ненавистными. Это-примъры распространенія чувствъ по смежности, по сосъдству. Но чувства распространяются съ первоначальныхъ своихъ предметовъ и на сходные съ ними другіе предметы. Одинъ пзъ друзей Леманна терпъть не могъ собакъ. Но вотъ обстоятельства заставили его имъть одну собаку. Онъ къ ней привязался, и мало по-малу его симиатія перешла на весь собачій родъ 1). Такъ, часто мать, потерявшая своего дюбимаго сына, переноситъ ипогда свою нъжность и на чужого молодого человъка, своею вившностью напоминающаго покойнаго. Такимъ именно образомъ и вообще любовь къ людямъ распространяется по смежности и сходству съ ближнихъ на болъе отдаленныхъ, съ родныхъ на чужихъ.

Но мало этого. Чувства передаются не только оты сход-

<sup>1)</sup> Рибо. Психологія чувствованій. Кієвъ, 1897, стр. 163.

наго къ сходному, отъ близкаго къ далекому, но и отъконкретнаго къ отвлечениому. Чувство дюбви можетъ соединяться съ вещественными и невещественными образами любимаго существа. Пояснимъ на примъръ. Мать любитъ своего сына. Самое сильное возбуждение чувства она испытываетъ при непосредственномъ общенін съ нимъ, когда ласкаеть его, кормить, глядить на него, слушаеть его ръчи и т. д. Но она же можеть испытать чувство и при видъ портрета своего ребенка или статуи, изображающей его. И портреть его она готова цъловать. Если нъть портрета, то достаточно ей вызвать въ воображении умственный образъ своего ребенка, чтобы тотчасъ-же почувствовать и возбуждение любви. Умственный образъ предмета называется въ психологіи представленіемъ. Значить чувство любви у матери соединяется и съ представленіемъ о ребенкъ. Но представленіе выражается въ словъ: "мой сынъ", "синъ". Вслъдствіе этого чувство лю--бви соединяется какъ бы и съ самимъ словомъ; частичка любви срастается какъ бы съ словомъ, обозначающимъ любимаго человъка. Въ концъ концовъ самое слово "сынъ" вообще дълается любезнымъ сердцу. Воть эти-то вещественные и умственные образы предметовъ, или представленія, понятія и слова, ихъ выражающія, называются замъстителясамихъ предметовъ. Слъдовательно, чувство имъетъ склонность переходить съ предмета на его замъстителей. При этомъ, чъмъ лучие портреть изображаеть, напримъръ, любимаго сына, тъмъ прче и живъе представление о немъ. тьмъ сильнъе и самое чувство любви у матери. Сила чувства пропорціональна яркости и живости представленія о предметь. Общее представление уступаеть въживости и яркости единичному и потому сочетается съ болъе слабымъ чувствомъ. Нельзя сказать, чтобы со всеми, но со многими представленіями и словами у насъ соединяются болъе или менње живыя чувства. Напримъръ, представление о жизни, слово "жизнь" вызываеть у мечтательнаго-понаго человъка, вступающаго въ это житейское море, такую массу довольно сильныхъ чувствованій, что у него происходить пріятное головокружение. Чувство благоговънія, соединенное съ словомъ "Вогъ", и является причиною, почему запрещается употреблять всуе имя Вожіе. Воть почему мы считаемъ и называемъ не только предметы, по и слова, ихъ обозначающія, священными, пріятными, возвышенными, пошлыми, жалами, страшными и т. п. Евангеліе, напримъръ, называется Святымъ, Слово Божіе—Священнымъ Писаніемъ, потому что самыя слова Евангелія заключають въ себъ частичку святости и божественнаго чувства любви Того, о Комъ оно благовъствуетъ. Нельзя безъ симпатическаго волненія читать его. Дикари, которымъ миссіонеры, послъ безусибиности своихъ проповъдей и дълъ благотворенія, давали въ руки или читали Евангеліе, оть одного чтенія Евангелія дълались христіанами: они чрезъ одно чтеніе его заражались христіанскими чувствами.

Соединеніе чувства съ представленіемъ, понятіемъ и словомъ имъетъ, повидимому, ръшающее значение въ дълъ распространенія чувствъ. Кажется, что чувство, помъстившись на крыльяхъ быстродвижной мысли, получаетъ возможность посредствомъ слова такъ же быстро распространяться, какъ и мысль. Можно бы ожидать, что параллельно съ умственнымъ развитіемъ человъка будеть достигаться и соотвътствующее ему развитіе чувства и воли (нравственное развитіе), но это ожиданіе не оправдывается дійствительпостію. Умственное развитіе не только всегда и значительно опережаеть правственное, но и не всегда сопровождается последнимъ. Иногда умъ у человека бываетъ христіанскимъ, сердце же-языческимъ, а жизнь-звъриною. Причина этого въ томъ, что не всикая мысль сочетается съ чувствомъ, какъ и не всякое чувство изм'вияеть жизиь. Есть мысли холодныя, безстрастныя, совершенно не связанныя съ чувствомъ: всего подвижнее, по и всего менее оказывають вліянія на MIISHL.

Таковы мысли разсудка собственно: напримъръ, мысль причинъ, свойствъ. Разсудокъ точно "дьякъ, приказахъ посъдълын, добру П 3.17 внимая нодушно, спокойно зрить правыхъ на II не въдая ни жалости, ин гибва". Опъ, будучи одинаковъ у всихъ людей, совершенно безстрастно открываетъ во многомъ единое, въ частномъ общее, въ случайномъ существенное, въ разрозненномъ связь. Чувство же совершенно противоположно разсудку: оно всегда жалфеть или гифвается; оно или любить или ненавидить; оно есть всегда или пріятное или непріятное волненіе. Возникаеть чувство на почвъ удовлетворенія или неудовлетворенія нанихъ потребностей. Въ основъ же нашихъ многочисленныхъ потребностей лежать немногочисленные инстинкты. Самыми важными изъ нихъ, сообщающими нашей жизнедъятельности извъстное направленіе и содержаніе, нужно признать шесть: два низшихъ-инстинктъ самосохраненія и продолженія рода, и четыре высшихъ-инстипитивное стремленіе къ истинъ, красотъ, добру и Богу. Чувство и возникаетъ вслъдствіе отношенія даннаго предмета къ какой-нибудь вызываетъ предметь ности. Если нашемъ сознаніц ВЪ 11 представленія, которыя удовлетворятакія ощущенія ють какой-инбудь потребности, способствують ходу нашей жизнедфятельности, то у насъ возникаеть въ сердцъ пріятное чувство; человъкъ называетъ тогда самый предметъ пріятнымъ, любить его, придаеть ему цѣнность, дорожить имъ, т. е. стремится сохранить его и влечется въ нему. Если же предметь вызываеть въ нашемъ сознаніи такія ощущенія и представленія, которыя нарушають нашу потребность, препятствують ходу нашей жизнедьятельности, то у насъ возникаеть непріятное чувство; человіжь называеть тогда самый предметь пепріятнымь, не любить его, считаеть его инчтожнымь или негоднымъ II уданить его или отстраниться отъ него. Всякая любовь изпредмету, по существу своему, есть пріятное чувство ц'янности этого предмета, какъ всякая пелюбовь, непависть п презръніе есть непріятное чувство пегодности или ничтожества предмета.

Въ оцвикъ предметовъ чувство, предоставленное самому себъ, всегда бываетъ пристрастнымъ, капризнымъ и упорнымъ: опо оцъпиваетъ съ завязанными глазами, на основании темныхъ, пелсиыхъ возбуждений со стороны многочисленныхъ, противоръчивыхъ и измънчивыхъ потребностей человъка. Вотъ почему и любовь, какъ чувство, можетъ бытъ и бываетъ ельной, случайной, пристрастной, капризной, по въ то же время упорной и инертной. Она возникаетъ въ глубокихъ тайникахъ человъческой души, зръетъ во тъмъ, бредетъ ощущью, какъ слъной и, случайно натолкиувнисъ на что-либо неважное, цъпляется за это, упирается и не хочетъ разстаться съ евоей опорой, изъ боязни наденія, и капризно отвергаетъ всѣ другія, болъе надежныя опоры. Мож-

но полюбить и любить человъка за какой-нибудь изгибъ тьла (Димитрій Карамазовъ-Грушеньку), какъ можно и возненавидъть человъка за противныя уши (Анпа Каренинамужа). Такъ бы человъкъ и остался съ своими случайными и элементарными чувствами, если бы чувство не нуждалось въ оправданіи, и если бы остановилась въ своемъ теченіи жизнь. Но ни того, ни другого нъть. Чувство само себя оправдать не можетъ. Оно нанимаетъ для своего оправданія зрячій, но холодный разсудокъ, который, подобно адвокату безъ твердыхъ убъиденій, но съ жаидой корысти, берется оправдать каждое движение слепого, но горячаго сердца. Онъ придумываетъ всевозможные софизмы для доказательства особенной ценности предмета любви. Фантазія изукрашаеть любимое лицо всевозможными достоинствами; даже недостатки его выставляются цвиными качествами. Любимый предметь дізается кумиромъ, а любящій-идолоноклонникомъ. Такою идеализаціей любимаго предмета питается и поддерживается любовь къ нему. Но жизнь измъняется, -и насъ измъняетъ, и кумира ниспровергаетъ. Образуются новыя жизненныя отношенія; въ связи съ ними пробуждаотся заложенныя въ душё новыя или осложняются и измвняются старыя потребности: на почвв измвнившихся потребностей возникають новыя чувства,-- и начинается переоцънка цънностей. Разсудокъ, бывшій защитникомъ стараго чувства, дълается въ отношении къ нему прокуроромъ: начинаеть обвинять то, что оправдываль; обезценивать то, что превозносиль. Человъкъ тогда видить, что отъ софиста-разсудка не узнаешь правды; нужно провърить себя другими людьми, нужно допытаться, то ли у нихъ на сердцв, что н у него: такъ-ли они оцвнивають предметы, какъ и онъ. Если онъ узпаеть, что другіе люди иначе думають, иначе чувствують, не разделяють его преклоненія предъ кумиромъ, то онъ начинаеть смотръть на него болъе безпристрастно. Люди научають своего собрата оценивать предметы не съ своей только личной, субъективной точки зрвиія, но и съ точки эрвнія другихъ; а измінившіяся обстоятельства жизни и потребности побуждають человъка брать при оцънкъ предмета не настоящее только мгновеніе, а всю жизнь, въ ея цъломъ. Человъкъ мало по малу начинаетъ смотръть на свои чувства и ихъ объекты какъ бы со стороны и съ высоты. Круговоръ его расширяется. Такъ, благодаря измъненію жизненныхъ отношеній и потребностей, колеблющихъ чувство, а также--общенію съ другими людьми, которымъ подражаеть въ дъйствіяхъ, уподобляется симпатін) и съ (IIO которыми объединяетчувствахъ индивидуальная, мысляхъ, прежде пристрастная и случайная оцънка дълается объективной, безпристрастной, основательной. Пропасть между холоднымъ, но зрячимъ разсудкомъ и горячимъ, но сленымъ чувствомъ въ некоторыхъ пунктахъ дълается меньше. Сердце и разсудокъ, бывшіе прежде нанимателемъ и наемникомъ, дълаются друзьями и проникаются взаимно свойствами другь друга. Разсудокъ начинаетъ оцвнивать, а сердце-прозирать. Субъективное дълается объективнымъ, индивидуальное-общимъ, а общее стремится сдълаться всеобщимъ. Способность объективной оценки предметовъ называлась въ старой исихологіи разумомъ. Точки зрвнія, съ которыхъ разумъ производить оцвику предметовъ, называются идеями.

Идеи разума—это мысли разсудка о предметахъ, соединенныя съ чувствомъ цвиности ихъ, т. е. съ любовію къ нимъ. Философъ Платонъ признавалъ такихъ идей безчисленное множество, потому что все, что существуетъ, имъетъ нъкоторую цънность съ какой-инбудь точки зрънія. Но основными идеями мы должны признать мысли о такихъ предметахъ, которые имъютъ и должны имътъ цъиность съ точки зрънія всъхъ временъ и народовъ, т. е. всеобщую и необходимую цънность. Такихъ идей, соотвътственно съ высшими инстинктами человъка, признается четыре: идея истины, красоты, добра и Бога. Онъ лежатъ въ основъ науки, искусства, правственности и религіи, которыя и составляють духовныя, или высшія блага человъка.

Отсюда нужно различать троякую точку арънія на предметь: разсудочную, сердечную и разумную. Выяснимь различіе между ними на примърахъ. Жизнь, напримъръ, съ точки арънія разсудка,—періодъ времени, ограниченный рожденіемъ и смертію и наполненный разнаго рода содержаніемъ; она—съ точки арънія чувства—то серафимъ, то пьяная вакханка; то океанъ, то тъсная тюрьма; то блаженство, то мука—смотря по человъку и обстоятельствамъ; съ точки же арънія примиряющаго разума—она есть самое драгоцънное

благо, которое служить условіемь всьхь другихь благь, есть даръ Бога человъку, который можеть быть употребленъ и во благо и во зло. Самъ субъектъ, напримъръ, съ точки зрвнія сльпого эгонстическаго чувства-центръ всей вселенной, около котораго и для котораго все-и земля и небо, и люди и Богъ вращаются по окружности; съ точки зрънія холоднаго разсудка-такое мнъніе безсмыслица: данный человъкъ есть не центръ, а одна изъ безчисленныхъ точекъ безпредъльнаго круга, центръ котораго не найденъ еще; съ точки же зрвнія разума, "я"-это высщее на землю существо, равноценное другимъ людямъ, или одно изъ многочисленныхъ отраженій истиннаго центра вселенной-образъ Бога. Для холоднаго разсудка, -- грудной ребенокъ--это кусокъ живого мяса, въсомъ въ 8-10 ф.; для любящаго сердца матери-высшее, неоцъненное сокровище; для нелюбящаго сердца посторонняго сожителя—существо, которое постоянно пищить, не дасть спать и марается; а для разумачистое и невинное дитя, поторое можеть сделаться или святымъ или грфховнымъ; есть образъ Вожій, который можеть уподобиться и діаволу.

Разумъ человъка, какъ средняя между быстродвижнымъ разсудкомъ и инертнымъ чувствомъ способность, и есть прогрессивное начало жизни, движущее человъка по пути къ совершенству; разумъ есть главный факторъ развитія. Идеи и идеалы разума вступаютъ въ борьбу съ чувствами и предразсудками человъка. Борьба эта никогда и ни въ комъ не прекращается; она называется борьбою то головы съ сердцемъ, то плоти съ духомъ, то свъта со тьмою, то добра со зломъ. Застръльщикомъ въ этой борьбъ всегда является идея. Ее именно восиълъ поэть въ слъдующихъ словахъ:

"Ее побивали камиями во прахъ, Ее на крестъ распинали, Въ темницъ томили и жгли на кострахъ И псамъ на съъденье бросали.

То пошлость, то глупость людская ствной Повсюду ей путь заграждала, Но въ темныя щели, какъ день золотой, Какъ воздухъ, она проникала.

Изъ мрака неволи, изъ непла костровъ Сильна и прекрасна вставала, И ржавыя цъпи срывала съ рабовъ, И симцихъ отъ сна пробуждала.

И съяда правду она межъ дюдей, Средь джи въковой и разврата".

Борьбу идей разума съ чувствами и предразсудками человъка можно представить въ такомъ видъ. Прогрессивная идея (чрезъ посредство слова, картины, статуи) проникаетъ изъ чьей-нибудь души въ другую душу. Допустимъ, что это-идея всеобщаго равенства людей. Въ чужой душъ она застаетъ паціональное (патріотическое) чувство. Посл'яднее образовывалось долго, въ связи съ непосредственнымъ и многообразнымъ отношеніемъ къ родному народу, а потому инертно и упорно. Начинается борьба между идеей и чувствомъ. Борьба обостряеть чувство ценности родного народа, и человъкъ не хочеть въ угоду новой идеъ ограничить патріотическое чувство, объявляеть безумной идею о равноцънности всъхъ людей и отвергаетъ ее. Но идея-то остается въ дунгъ. Въ безсознательной области между нею и старымъ чувствомъ происходять стычки, сраженія, пока, наконець, она послъ генеральнаго сраженія не одерживаеть побъды надъ противникомъ. Сознаніе побъды повой идеи надъ старымъ чувствомъ сопровождается чувствомъ радостнаго просвътлънія: какъ бы раздвичается горизонть—и открываются новыя, восхитительныя панорамы. По побъдительница не жестока и практична: она не убиваеть прежияго чувства въ сердцъ, а только превращаеть его изъ господина въ раба, заставляеть служить себъ. Это общій законь душевной жизни, обусловливающій накопленіе силь, богатство оныта и единство личности. Чувство высшей, болже инпрокой любви не уничтожаеть, а только побъждаеть низиную, болве узкую, ваставияя ее и всв ся рессурсы служить себъ. По этой причинъ въ душъ человъка остаются болье или менье ощутительные слъды всего пережитаго, которые, при благопріятныхъ для нихъ условіяхъ, могуть ожить и заполнить совнаніе, оживить старое, побъжденное было чувство; тогда оно можеть свергнуть рабство и прогнать своего побъдителя. Но и свергнутый властелинь не уходить далеко: онъ

ждетъ только момента, чтобы, воспользовавшись слабостію или безпечностью мятежника-раба, снова наложить го болъе кръпкія цъпи рабства. Такъ нравственная человъка всегда подвержена колебаніямъ: онъ дълается то хуже, то лучше. Нътъ человъка, настолько окръпшаго въ добръ, которому бы не угрожало паденіе, какъ нъть человъка, настолько погрязивато въ порокъ, чтобы для него невозможно было исправление и спасение. Въ душъ праведника, самаго, повидимому, чистаго и святаго, находятся всегда элементы грвха, какъ въ душв самаго глубокопадшаго человъка таятся съмена добра. Оскверненное тъло блудницы можеть содблаться храмомъ Духа Св., какъ часто наши церкви, эти-храмы Духа Св., вмещають въ себе людей, озирающихъ похотливымъ окомъ другъ друга и, следовательно, прелюбодъйствующихъ въ сердцъ своемъ. Налицъ каждаго человъка напечатлъны три печати: печать животности (плоти), человъчности (души) и божественности (духа или благодати Божіей). И пока онъ живеть на земль, ни одна изъ нихъ не изглаждаетъ окончательно другой. Только не всякій замфчаеть ихъ одинаково легко.

Всего цённёе въ человёке умёнье во всемъ находить печать Вожества. Помогаеть намъ видеть вълюдяхъ печать, нли искру Божества, прежде всего, жизнерадостное настроеніе, въ основъ котораго лежить тълесное и душевное здоровье. Кто настроенъ радостно, тому все нажется въ розовомъ, лучшемъ свътв. Всъ тогда умны, добры, хороши. Всъхъбы хотвлось обнять, расцвловать и осчастливить. Всв кажутся достойными любви. Но радостное твлесное самочувстве дълаеть людей собственно лишь благодушными, или добродушными. И это большое благо: добродушіе—несклонно дълать вло; но выше этого-доброта сердечная, любящее, самоотверженное сердце. Какъ благодушіе свойственно здоровому тълу, такъ самоотверженная любовь присуща только здоровой душь. Когда у человька совьсть покойна, когда онъ постоянно чувствуеть себя въ общеніи съ Богомъ, во всемъ п всегда на Него надвется, погружается весь въ созерцание міра, любви и славы Божіей, тогда у него возникаєть въ душь тихая, устойчивая, непрестанная радость о Господъ. Душа его дълается божественной и отражается въ своемъ веркалъ-въ окъ человъка. Онъ смотрить на все окомъ Бога, т. е. видитъ но всъхъ людяхъ все божественное, замъчаеть мальйную искорку Божества. Такими очами смотръти на міръ всъ святые угодники. Всъ они радовались, за все благодарили и вездъ находили божественное. И намъ это заповъдали. Старецъ Зосима у Достоевскаго, въ "Братьяхъ Карамазовыхъ", говоритъ: "Други мои, просите у Бога веселья. Будьте веселы, какъ дъти, какъ птички небесныя", а немного выше онъ же говорить: "любите человъка и во гръхъ его. Любите все созданіе Божіе, и цълое, и каждую песчинку. Каждый листокъ, каждый лучъ Божій любите". Новопрославленный старецъ Серафимъ такъ и называлъ каждаго: "радость ты моя!" Глазъ Вожій, видящій все доброе и тъмъ располагающий къ любви, бываеть и у художниковъ разнаго рода. Они способны подмечать маленшую крупицу добра среди человъческого мусора, и находить и выставлять героизмъ тамъ, гдф мы не увидфли бы особеннаго. Они показывають прекраснаго, идеальнаго человъка. Таковы наши поэты-идеалисты-Жуковскій, Пушкинъ, А. Толстой, Тургеневъ и особенно Достоевскій. "Люди-вездъ люди, писалъ Достоевскій брату: и въ каторгъ между разбойниками я отличиль, наконець, людей. Повъришь-ли, есть характеры глубокіе, сильные, прекрасные, и какъ весело было подъ грубой корой отыскать золото!" 1) Это писатели съ окомъ Божінмъ. На устахъ ихъ улыбка. Но есть писатели и съ окомъ человъческимъ. Они видять въ человъкъ и божественное и человъческое. Созерцаніе божественнаго наполняеть душу любовію, а усмотриніе "слинисмъ человъческаго" вызываеть смъхъ. Оба чувства соединяются и получается любовный смфхъ, смфхъ на подсимпатін, юморъ. Писатели-юмористы, которыхъ можно назвать и реалистами (Гоголь, Чеховъ и др.), смъются надъ всвмъ конечнымъ, медкимъ и пошлымъ, но не забывають, что за всемь этимь и рядомь со всемь этимь существуеть великое, высокое, благородное и святое. Они видять контрасть между пдеальнымь и реальнымь человъкомъ, но искренно сочувствують и любять все твердо върять въ силу разума и воли человъка и въ мыслъ Творца. Любовь ихъ передается и читателямъ.

<sup>1)</sup> Сиповскій, Ист. русск. слов. ч. III, в. 2, СПБ, 1908, стр. 370.

Но есть писатели какъ бы съ окомъ діавола. Они видять только злое, только одну пошлость, свинство, звърство. Ихъ за это можно назвать писателями "пошлости". Они пишутъ: "Никакого Бога нѣтъ... И людей нѣтъ... Рожи однъ есть, множество рожъ. Все рожи, рожи, рожи". 1) Герои ихъ часто хохочутъ. Чувство презрѣнія и человѣконенавистничества передается отъ такихъ писателей и ихъ читателямъ. И они начинаютъ смотрѣтъ на людей какъ бы сквозь очки діавола и по діавольски чувствовать, т. е. ненавидѣть и презирать людей. Въ наше безвременье, когда неврастенія и истерія подточили чувство цѣнности жизни, а недовольство собою—чувство цѣнности человѣческой личности, особенно много такихъ писателей-человѣконенавистниковъ.

Представленный очеркъ возникновенія, развитія и распространенія чувствъ приводить насъ къ такому заключенію. Новыя, оригинальныя чувства первоначально возникають на почвь измънившихся потребностей, въ зависимости и связи съ измененемъ жизненныхъ отношений; за чувствамиже возникають новыя, соотвътствующія имъ върованія и иден. Таковъ именно ходъ правственнаго развитія у эмоціональнаго генія. Когда же возникшее такимъ образомъ геніальное чувство пошло въ міръ, то для другихъ людей становится возможнымъ болве скорый способъ возникновенія и развитія этого чувства, а именно: идея генія, проникшая въ другую душу, порождаеть върование въ возможность своего осуществленія, върованіе производить чувство, чувство порождаеть наклонность дійствовать соотвітствующимь образомъ, при помощи извъстныхъ средствъ, и идея так. обр. осуществляется. Геніальное чувство можеть передаваться п по симпатіи оть генія къ лицамъ, съ нимъ соприкасающимся, и отъ нихъ по преемству къ другимъ, безъ конца.

Теперь намъ пужно показать, какъ создается у отдъльнаго человъка почва, благопріятная для возрастанія чувства, исходящаго отъ генія, въ данномъ случать чувства любви къ ближнимъ.

В. Тижомировъ.

(Продолженіе будеть).

ı) "Савва" Л. Андреева.

## Натуралистическій монизмъ Геккеля.

Критическое изслъдование степени научной состоятельности враждебной христіанству монистической философіи.

(Продолжение \*).

Посмотримъ теперь, насколько Гекпелевскому натуралистическому монизму удалось достигнуть намеченной цели—пстолкованія жизненныхъ явленій чисто механическимъ путемъ. Жизненныя явленія—процессы питанія, роста, размноженія, законы наследственности и централизаціи, даже процессы психической жизни монисты пытаются свести на физико-химическія явленія, въ основе которыхъ лежить матерія съ ея силами и энергіями.

Допустимъ, что намъ послъ тщательныхъ наслъдованій удалось бы воспроизвести всъ такіе процессы. Допустимъ, что мы такъ далеко шагнули впередъ, что въ любомъ самомъ сложномъ жизненномъ процессъ намъ стала ясна послъдовательность и взаимная связь отдъльныхъ моментовъ этого процесса: мы наблюдаемъ движеніе атомовъ или молекулъ, которыя то сближаются одна съ другой, то взаимно отталкиваются, входятъ то въ одни, то другія соединенія и т. д. Въ этомъ случаѣ, т. е., уяснивши себъ мехашческую послъдовательность явленій, сопровождающихъ жизненный процессъ, могли бы мы сказать, что поняли этотъ жизненный процессъ? Едвали. Мы не уяснили бы при этомъ еще одного и при томъ самаго существеннаго въ процессъ: мы не уяснили бы себъ идеи жизненнаго явленія, которая, не

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ", № 6 за 1910 годъ.

будучи причиной физическихъ и химическихъ явленій, въ то же время составляеть фундаменть жизненнаго процесса и только она, эта пдея и объясняеть этоть жизненный процессъ. Представимъ себъ, что намъ хотять объяснить, такое представляеть изъ себя корабль, и говорять: корабльвозникъ слъдующимъ образомъ. Въ такомъ то лъсу срублены были огромныя деревья, которыя затымь попали на льсопильные заводы, гдь подверглись такой то обработив; потомъ лъсной матеріалъ свезли на корабельную верфь, гдъ понадобилась работа плотниковъ, столяровъ; туда же привезли жельзо, добытое въ горахъ Урала и привращенное на заводахь въ листы, прутья, гвозди и т. д., кузнецы, слесаря, инженеры сдълали то-то и то-то. Словомъ, подробно бы описали последовательный рядь процессовь, въ результать которыхъ появился корабль. Поняли бы мы отсюда, что такое корабль? Нътъ, этого мы не поняли бы, потому что не имъли бы иден корабля. Только тогда мы поймемъ, что такое корабль, когда каждый отдёльный процессъ, каждая отдъльная частичка цълаго поставлена въ связь съ идеей этого целаго, какая имеется въ голове строителя, и все отдъльныя части такимъ путемъ приведены были бы къ единству и изъ этого единства объясняемы.

Тоже нужно сказать и относительно всякаго организма. Организмъ представляетъ единство, представляетъ нъчто цълое. Въ каждомъ частичномъ явленіи жизни организма выступаеть идея целаго и только потому эти частичныя явленія пріобрътають смысль и значеніе. Помимо чисто физипроцессовъ, обусловливающихъ ческихъ и химическихъ жизнь организма, въ организмъ дъйствуетъ внутренній законъ, который обусловливаеть единство цёлаго. Наличность этого внутренняго закона, дъйствующаго въ организмъ, видна, между прочимъ, изъ того, что вившиня вліянія на организмъ, дающія поводъ къ жизненнымъ явленіямъ, никогда не дъйствують на него прямо и непосредственно, но всегда организмъ оказываетъ предварительно опредвленное противодъйствіе этимъ явленіемъ, подвергаеть ихъ внутренней переработкъ. Роль этого внутренняго закона, присущаго организму, какъ именно организму, станетъ для насъ ясиве, когда мы посмотримъ, какое вліяніе онъ оказываеть въ отдълыных ахынныхы ахынацар.

Физико-химическіе процессы питанія приноровлены именно къ цъли самосохраненія организма и вит отношенія къ этой цъли, къ результату, достигаемому процессами питанія, они, эти процессы, не могуть быть поняты. Слъдовательно, именно идея даеть смысль, объединяеть въ одно цълое послъдовательные процессы питанія, хотя, разумъется, не она даеть толчекъ движенію и перемъщенію атомовъ.

Размноженіе, какъ и наслѣдственность, точно также становятся понятными при представленіи цѣли того и другого процесса. Въ размноженіи цѣлью служить сохраненіе рода, въ наслѣдственности—сохраненіе типа. Цѣль и результать приспособленія—достиженіе органическаго развитія. Возможно ли эти процессы объяснить чисто механическими, физико-химическими причинами?

Всюду мы видимъ, что клъточка извнутри, какъ бы самопроизвольно реагируеть на вижшніе стимулы. "Оболочка кивточки, говорить естествоиспытатель Reinke, пропускаеть внутрь кліточки только ті вещества и въ такомъ количествъ, какихъ и сколько требуется для ел нуждъ, притомъ неодинаковыя въ различныя времена, при различныхъ условіяхъ; все же неподходящее, нецълесообразное отталкивается и не проходить чрезь эту оболочку. Такимъ образомъ, здъсь мы имъемъ уже выборъ, а не механическій процессъ. Мало того, клъточка создаеть себъ не только матеріалъ для работы, но даже, такъ сказать полуфабрикаты, т. е., вещества, которыя могуть послужить впослъдствіи такимъ матеріаломъ, которыя она держить въ запась, чтобы въ каждую минуту унотребить ихъ въ дъло, какъ только это потребуется. Клъточка-машина высшаго сорта, а не механически яснимый анпарать въ родъ карманныхъ часовъ, или музыкальнаго ящика". Чфмъ объяснить это свойство кифточки? Быть можеть, укажуть на такъ называемые катализаторывещества, находящіяся въ организмахъ, которыя или ускоряють химическіе процессы, или же задерживають ихъ, сами въ то же время оставаясь неизмънными. Такіс каталиваторы необходимы и въ клеточкахъ, такъ какъ иначе окисленіе углеродистыхъ соединеній совершалось бы слишкомъ медленно и не достигалась бы поэтому физіологическая ціль; они называются окислителями. Но неужели этимъ объясняется тайна органическаго процесса? Въдь такимъ объясненіемъ катализаторамъ, или окислителямъ приписывается сознательная, разумная д'ятельность!

Далве, при половомъ размножении, какъ объяснить унаслъдование потомками характерныхъ особенностей рода, даже индивидуальныхъ чертъ предковъ? И тъ, и другія особенности должны, копечно, заключаться уже въ яйцъ. "Въ мужскомъ организмъ, говоритъ Krönig, возникаетъ безчисленное количество копій индивидуума микроскопическихъ размъровъ, съменныхъ живчиковъ. Въ каждой отдъльной копін заключенъ весь оригиналь до мельчайшихъ своихъ подробностей, хотя совершенно непостижимо, какъ это каждая ничтожная частичка тела можеть отразиться въ соотвътствующемъ мъстъ конін, болве того, въ милліонахъ копій. Столь же почти непостижимо образованіе янчекъ въ женскомъ организмъ, потому что каждое яйцо также, очевидно, должно быть точной копіей оригинала. Къ этому вдобавокъ присоединяется тапиственная загадка соединенія двухъ копій (женскаго яйца и мужской сіменной клітки) въ одну, чтобы составить одну общую копію двухъ оригиналовъ, при чемъ копія болве напоминаетъ собою то одинъ, то другой оригиналь, хотя часто уклоняется болбе или менъе значительно и отъ одного и отъ другого". Какимъ образомъ, спрашиваетъ Bùnge, мужская клѣтка, столь малыхъ размъровъ, что ихъ помъщается 500 милліоновъ на пространствъ одной кубической линіи, въ состояніи перенести всь характерныя особенности отъ отца къ сыну?"

Механическіе процессы питанія, размноженія, приспособленія и наслідственности, совершаются въ направленіи, характеръ котораго обусловливается не внішними условіями, а внутренними законами кліточки, или организма. Именно эти внутренніе законы и производять то, что кліточка всегда представляеть изъ себя нічто ціблое, единое, до нівкоторой степени самоопреділяющее. Это свойство кліточки не есть дійствіе механической причинности, такъ какъ кліточка есть ничто иное, говорить Риндфлейшъ, какъ "маленькій, круглый комочекъ яйцебілковаго вещества, откуда різнительно нельзя понять, почему она не распускается въ состідней канлів воды и не погнбаеть такимъ образомъ"1).

<sup>1)</sup> Rindfleiseh, Aertsl. Philos. S. 15.

Если мы обратимъ внимание на явления жизии высшихъ организмовъ, то тамъ еще яснъе выступить роль этого внутренняго фактора, обусловливающаго единство организма. Раздъленіе труда и централизиція, какъ мы наблюдаемъ въ жизни высшихъ организмовъ, составляють характерное отличіе органической жизни отъ неорганической и никопмъ образомъ не могутъ быть объяснены изъчисто механическихъ причинъ. Въ міръ неорганическомъ разъ только части тъла получаютъ возможность вступить въ новыя соединенія, всякая связь ихъ съ целымъ прекращается. Отъ камня механическимъ путемъ можно отдълить какую угодно часть, которую затъмъ можно превратить въ порошокъ, разсыпать и т. д. Оторванныя части и после этого сохранять ть же физико-химическія свойства, какими онь владъли раньше, когда были въ соединении съ целымъ. Не то мы имъемъ въ органическомъ тълъ. Здъсь части организма соединены въ одно целое такъ, что виф этого соединенія продолжать жизни не могуть: здъсь каждая клеточка живеть для другой и вев другія живуть для нея, здась внутреннее единство, а не совмъстное лишь пребывание одной возлъ другой. И это-то внутреннее, тесное единство отнюдь не можеть быть результатомъ механическихъ причинъ, наоборотъ, именно последовательность и связь механических причинъ является результатомъ этого внутренняго единства.

Теперь мы приведемъ выдержку изъ сочиненія Энгерта. "Жизнь кліточки и ея проблема вводять насъ въ глубь загадокъ природы: если мы не въ состояніи разрічнить этихъ загадокъ, то по крайней мірів уміто поставить вопросъ: чему учить насъ эта жизнь кліточки? Этоть вопросъ есть путеводная шіть, ведущая насъ въ область чисто духовныхъ явленій и дібіствій.

иенія, извлекаеть отсюда философскіе выводы для своего принципа механическаго міровоззрѣнія, такъ сдѣлаемъ теперь и мы, но я полагаю, наши выводы будуть полиѣе обнимать собою факты и не будуть этихъ фактовъ извращать.

Жизнь клеточки есть явленіе природы, имеющее следующія три характерныя свойства: единство, обусловленность собственными законами и замкнутость въ одну поставленную для достиженія цель. Этимъ самымъ клеточка

уже выходить изъ предъловъ монистической системы: натуралистическій монизмъ знаеть лишь взаимную связь и причинную зависимость двухъ членовъ одного отъ другого,. между тъмъ жизнь есть совокупность многихъ процессовъ въ одномъ цъломъ, въ одномъ высшемъ единствъ; такогоединства натуралистическій монизмъ не знастъ. Отдъльная клъточка съ ея силами въ системъ натуралистическаго монизма имъетъ цъну и значеніе лишь по отношенію къ другимъ, лишь постольку, поскольку она вліяеть на другія кльточки; тогда какъ въ дъйствительности жизнь кльточки сама по себъ, только по отношенію къ цѣнность имъетъ кльточкь, какъ таковой, основа и цыль ея дыйствительности въ ней самой; каждый организмъ до извъстной степени самъ является для себя закономъ. Натуралистическій монизмъ въ процессахъ природы имъетъ въ виду ихъ конецъ,. заключительный результать, между темь жизнь клеточки, какъ и вообще жизнь, имфетъ свое завершение въ достигаемой цъли, которая освъщаеть весь ходъ процесса и которая есть съмя будущаго, а не означаеть лишь произведенную затрату силъ. Смыслъ созръвшаго плода не въ томъ. только состоить, что онъ есть конечный результать двиствія извістных спль.

Поскольку, такимъ образомъ, отдъльные жизненные процессы пріобрътають смыслъ и значеніе только по отношенію къ цізлому, жизнь кліэточки въ строгомъ смыслів есть явленіе закономірное. Законъ, норма, порядокъ есть ибито разумное. Подобно тому, какъ при постройкі зданія всякое дійствіе строителя, выходящее изъ рамокъ даннаго плана, есть дійствіе неразумное, такъ жизнь кліэточки можеть быть названа вполні разумнымъ явленіемъ, потому что здібсь ин одинъ жизненный процессь не отступаеть отъщен цізлаго.

Но въ такомъ случать жизнь клточки будеть означать царство мысли даже въ микроскопически—инчтожныхъ процессахъ. Идея эта въ широкомъ смыслъ выражаетъ слъдующее: единство, сохраняющееся въ потокъ быванія, автономію и самостоятельное реагированіе на витынія вліянія, элементы цълесознающей воли. Все это, взятое объективно, и есть клточная жизнь въ безсознательныхъ явленіяхъ.

природы. Жизнь есть идея, объективное изображеніе, воплощеніе мысли въ чувственныхъ формахъ.

Воть что мы имѣемь въ жизни клѣточки въ спекулятивномъ смыслѣ: то, что составляеть истинное зерно жизни, ея существеннъйшую принадлежность и глубочайшую основу, — это есть духъ; сила жизни, какъ это съ наглядной ясностью обнаруживается въ жизни клѣточки, есть участіе въ ней духовнаго начала.

Но можеть ли существовать мысль безъ мыслящаго духа?

Клъточки и ея жизнь, дъйствительно, обнаруживають великое единство органическаго міра; "клъточка, по выраженію Рейнке, есть біологическая единица въ царствъ растительномъ и животномъ, а человъкъ и отдъльно взятая, свободно существующая клъточка представляють собою морфологическія и физіологическія грапицы организмовъ" 1). Когда вст біологическія проблемы сводятся исключительно на проблемы клъточки, гдъ онт являются въ своей относительно простъйшей формъ, тогда проблемы эти получають свой надлежащій характеръ, а царство организмовъ принципіально сводится къ одному базису, къ одной основъ.

Мы могли бы согласиться съ натуралистическимъ монизмомъ въ томъ, что единство природы вызываетъ въ насъ чувство глубокаго изумленія; но единство это не въ томъ заключается, чтобы охватить множественность явленій однимъ принципомъ, одной точкой зрфнія безъ субъекта, который бы мыслиль это единство. Клеточка, действительно, есть та точка Архимеда, съ которой можно обозръть всю совокупность живущихъ существъ. Все царство жизни отсюда представляется, какъ одна грандіознъйшая морфологическая и физіологическая літетница живыхъ существъ, начиная оть безформенной амебы, размножающейся посредствомъ деленія, и кончая единымъ и въ то же время сложнымъ кліточнымъ государствомъ, какое представляєть паъ себя организмъ человъка со своимъ милліарднымъ количествомъ гражданъ, со всеми своими разнообразными видами жизненныхъ проявлений. Но такая лъстница суще-

<sup>1)</sup> Theor. Biolog., s. 14.

ствуеть только для мыслящаго существа, она духовна посвоей сущности и содержанію и возникаеть изъ духа.

Какъ объяснить то, что все разнообразнъйшее царство организмовъ имъетъ одинъ и тотъ же основной характеръ целлюлярной (клъточной) организаціи?" Отвътомъ на этотъ вопросъ является слъдующій параграфъ.

### § 2. Разнообразіе жизни.

Ктъточка, какъ мы видъли, является первоосновой органической жизни. Но органическая жизнь безконечно разнообразна по своимъ формамъ и проявленіямъ. Нёть двухъ существъ, буквально сходныхъ между собою: два листа одного и того же дерева чъмъ-нибудь отличаются одинъ оть другого. Еще ръзче выступить это различіе, если мы возьмемъ для сравненія экземпляры растительнаго, или животнаго царства, припадлежащіе къ двумъ различнымъ видамъ, или родамъ. Возникаетъ вопросъ, какъ могло возникнуть это разнообразіе жизни, если въ основъ этой жизни одна и та же органическая клъточка? Натуралистическій монизмъ на этотъ вопросъ отвъчаетъ такъ называемой эволюціонной теоріей, которой пытается объяснить и разнообравіе существующихъ на землѣ видовъ животнаго и растительнаго царства и вмъстъ ту цълесообразность, которая паблюдается въ строеніи организмовъ.

Творцемъ эволюціонной теоріи считается Чарльсъ Дарвинь, который обосноваль и развиль ее въ своемъ сочиненіи: "О происхожденіи видовъ путемъ естественнаго подбора", появившемся въ 1859 году. Сущность теоріи Дарвина состоить въ слѣдующемъ. Растительные и животные организмы стремятся къ размноженію въ геометрической прогрессіи. Вслѣдствіе этого постоянно возникаетъ недостатокъ въ средствахъ къ существованію, а отсюда борьба между организмами за эти средства, борьба за существованіе. Въ этой борьбъ погибаетъ безчисленное миожество организмовъ и остаются въ живыхъ только болѣе совершенные индивиды. Тѣ свойства растительныхъ и животныхъ организмовъ, которыя помогли имъ выдержать борьбу за существованіе, по наслѣдству переходять къ ихъ потомкамъ и такимъ обра-

зомъ постоянно происходить естественный отборъ дучшихъ, т. е. болъе сильныхъ экземиляровъ, естественное совершенствование организмовъ, постоянная эволюція ихъ. Случанно организмъ пріобрътаетъ какое-нибудь свойство, которое окавывается полезнымъ въ борьбъ за существование. Этого бываеть достаточно, чтобы это новое свойство было передано по наслъдству и упрочилось въ организмъ. Процессъ накопленія все новыхъ и новыхъ свойствъ, пріобрътаемыхъ организмами путемъ наслъдственности, совершается медленно, но постоянно: организмы медленно, но постоянно видоизмъняются, варіирують, пріобрътая все новыя свойства въ результать чего получается разнообразіе видовъ животнаго и растительнаго царства и, такъ какъ при этомъ унаслъдываются постоянно только болъе совершенныя свойства, дающія преимущество въ борьб'в за существованіе, то отсюда все болъе идущее впередъ совершенство организаціи отдъльныхъ экземиляровъ. Подробнъе о естественномъ подборъ будетъ ръчь ниже.

Какъ въ онтогеніи, т. е., въ исторіи развитія отдъльнаго организма мы имѣемъ послѣдовательный рядъ видонямьненій, метаморфозъ, начиная отъ зародыша—яйцевой клѣтки и кончая зрълымъ организмомъ животнаго или растенія, такъ въ филогеніи-исторіи происхожденія всей совокупности организмовъ мы имѣемъ такой же рядъ метаморфозъ, рядъ ступеней, начиная отъ какой-нибудь одноклѣточной амебы вилоть до совершеннаго организма человъка.

По примъру Дарвина натурилистическій монизмъ представляеть себъ развитіе органической жизни въ видъ родословнаго дерева. "Родственную связь всѣхъ существъ одного какого-инбудь класса можно, говорить Геккель, иногда изобразить въ формъ одного большого дерева. Думаю, что такая картина вполнъ будетъ соотвътствовать дъйствительности. Зеленыя и дающія почки вътви представляють собою, какъ виды теперь существующіе, такъ и длиниме слъдовавшіе одинъ за другимъ ряды изчезнувшихъ видовъ, которые возникали въ теченіе предшествующихъ лътъ. Во всякомъ періодъ роста всъ растущія вътви стремились перерости и заглушить со всѣхъ сторонъ появляющіеся побочные отрост-

ки. Большіе сучья на древесномъ стволѣ были нѣкогда живыми вѣтками, пока дерево было молодо. Изъ многихъ отростковъ, которые были живыми тогда, когда дерево само было въ видѣ трости, остались въ живыхъ только двѣ-три вѣтви, которыя теперь, превратившись въ мощныя развѣтвленія ствола, даютъ начало всѣмъ другимъ побѣгамъ и отросткамъ. Подобно этому и изъ многихъ видовъ, жившихъ въ давно минувшія времена, мы имѣемъ только очень немногихъ и измѣненныхъ ихъ потомковъ. Отъ первоначальнаго развѣтвленія дерева уцѣлѣло нѣсколько засохшихъ вѣтокъ и сучьевъ и эти-то засохшіе вѣтви различной величины являются представителями всѣхъ тѣхъ семействъ, родовъ и видовъ, которые извѣстны намъ только въ окаменѣломъ видѣ и которые теперь уже не имѣютъ своихъ живыхъ представителей.

Подобно тому какъ иногда мы встръчаемъ одинокую тонкую въточку, выросшую между двухъ толстыхъ вътвей, которая, благодаря счастливой случайности, уцълъла и продолжаеть жить, такъ можно встрътить иногда животное, напр., утконоса, который до извъсной степени связываеть двъбольшихъ вътви живыхъ существъ, будучи родственъ одной и другой вътви.

Подобио тому какъ почки, становясь вътвями, производять новыя почки, а эти въ свою очередь, если онъ достаточно сильны, разростаются во всъ стороны и заглушають болье слабые побъги, такъ, я увъренъ, происходить и съ великимъ деревомъ жизни, которое своими мертвыми и отломанными отъ дерева сучьями наполняетъ земную кору, а своими цвътущими и все еще дальше идущими развътвленіями покрываетъ ея поверхность 1).

Несомивнное доказательство въ пользу десцендентной теоріи, т. е., теорін пропсхожденія одного вида отъ другого, представляєть собою, по мивнію Геккеля, прежде всего антигенія. Слідя за развитіемъ зародыша животнаго пли человіна еще въ чреві матери, мы видимъ послідовательный рядь ступеней, какія проходить послідовательно этоть зародышь, переходя отъ низшей животной формы къ слідую-

<sup>4)</sup> Fleischmann, Descendenttheorie, S. 4 ff.

щей высшей, пока наконецъ не достигнетъ наивысшей формы человъка или животнаго; видимъ, какъ у этого зародыша появляются органы, которые были необходимы животному на низшей ступени развитія и которые затъмъ у зародыша уничтожаются какъ ненужныя (напр., жабры, указывающія на предковъ, жившихъ нѣкогда въ водѣ); видимъ уже у организма достигшаго зрълости зачатки такъ называемаго рудиментарныхъ органовъ, которые нѣкогда были необходимы животному, пока оно стояло на низшей ступени органической лѣстницы, и ставшіе ненужными на той ступени, на какой оно стоитъ теперь (напр., 11-я и 12-я пары реберъ у человъка, пальцы ноги, ушные мускулы, слъпая кишка, червеобразный отростокъ ея и т. д.).

Для доказательства только что высказаннаго предположенія о происхожденіи видовъ одного отъ другого Геккель придумалъ, такъ называемую, гастреальную теорію, сущность которой состоить въ слъдующемъ.

Все царство животныхь, по этой теоріи, распадается на двъ существенно отличныя одна отъ другой группы: однокльточныя перво-животныя (protosoa) и многокльточныя состоящія изъ тканей (metasoa); первыя въ теченіи всей своей жизни остаются отдъльными кльтками, или же иногда представляють изъ себя неустойчивый аггрегать кльтокъ безъ образованія тканей; посльднія, начиная существованіе одной кльткой, потомъ посльдовательно дьлятся, образуя такимъ способомъ ткани.

Отсюда получаеть свое объясненія и различіе въ способахь индивидуальнаго размноженія: первыя размножаются дѣленіемъ, почкованіемъ или же образованіемъ споръ; послѣднія преимущественно половымъ способомъ, при которомъ двѣ клѣтки, мужская сѣменная и женская яйцевая клѣтка соединяются въ одну клѣтку-родоначальницу. Изъ этой клѣтки-родоначальницы metasoa образуются настоящіе зародышевые листики и прежде всего два примарныхъ—это образованіе у рготоѕоа совершенно отсутствуеть: изъ наружнаго листика развиваются внѣшніе кожные покровы и нервная система, изъ внутренняго-кишечный каналъ и прочіе органы. Это и есть зародышевая форма, которую Геккель называеть гаструлой, и такъ какъ у всѣхъ metasoa форма зародына совершенно одинакова, то отсюда именно Геккель выводить заключеніе, что всв metasoa происходять оть одной общей первоначальной формы гаструлы: даже и теперь существують еще такія гастреады (pemmatodiscus, orthonectid-ы и др.).

Эта родоначальная форма въ первобытныя времена раздвоилась на двѣ главныя группы: на древнѣйшихъ низшихъ животныхъ (безъ каналовъ въ тѣлѣ, безъ крови и безъ задняго прохода) и на позднѣйшихъ высшихъ животныхъ, къ которымъ относятся животныя—червеобразныя и высшіе типы животнаго царства, которые изъ нихъ развиваются: звѣздчатыя животныя, мягкотѣлыя, членистоногія, сумчатыя и позвоночныя.

По отношенію къ челов' вку изъ этой теоріи сл'вдуетъ сдвлать выводь, что и человическая родоначальная клытка, какъ и у всвхъ metasoa, есть проствишая клюточка, возникающая такъ же, какъ y matasoa. Изъ нея развивается гаструла, а затъмъ хордула; эта послъдняя есть особенность человъческого развитія, общая у встми другими позвоночными. Затымъ появляются ровыя щели, какъ указаніе на жившихъ въ водъ предковъ человъка; хотя впослъдствіи онъ исчезають, однако, человъческій эмбріонь сь трудомь можно отличить эмбріона остальных в позвоночных животных . Появленіе характерной зародышевой оболочки, амніона и серолеммы, которыя общи рептиліямъ, птицамъ и млекопитающимъ, указываеть на общность происхожденія человъка и названныхъ животныхъ; равно какъ и плацента (родовое мъсто), при помощи которой совершается питаніе зародыща, ставить человъка въ разрядъ плацентныхъ животныхъ, первобытныхъ волосатокожихъ. Сходство эмбріональнаго развитія человъка и человъкообразной обезьяны такъ велико, что Гексли могъ сказать: "различіе между челов'вкомъ и челов'вкообразной обезьяной менъе значительно, нежели различіе между этой обезьяной и инзиними породами обезьянъ" 1).

Этимъ самымъ дается указаніе на промежуточное зве-

<sup>1)</sup> Haeckel, Velträtsel, S. 80.

перво-человъка, какъ родоначальника различныхъ человъческихъ расъ.

Насколько важное значеніе придаеть Геккель даннымъ онтогеніи въ вопросъ о десцендентизмъ, т. е., происхожденіи видовъ, видно изъ слъдующаго устанавливаемаго Геккелемъ біогенетическаго закона. "Исторія зародыша есть повтореніе, экстрактъ исторіи рода, экстрактъ тъмъ болѣе совершенный, чъмъ болѣе онъ удерживаетъ наслъдственныхъ чертъ развитія и, наобороть, тъмъ менѣе совершенный, чъмъ болѣе пріобрътено имъ новыхъ свойствъ посредствомъ приспособленія".

Въ послѣднемъ случаѣ мы имѣемъ дѣло съ кэногенезисомъ (хако с-новый), тогда какъ тамъ, гдѣ организмъ получаетъ свойства отъ предковъ путемъ наслѣдственности, на лицо имѣется палингенезисъ. Чѣмъ въ большей степени дѣйствуетъ палингенезисъ, тѣмъ правильнѣе экстрактъ; наоборотъ экстрактъ можетъ стать фальшивымъ подъ вліяніемъ кэногенезиса.

Для доказательства біогенетическаго закона могуть служить слівдующіе факты: развитіе всівхъ высщихъ животныхъ и растеній изъ простого яйца, гаструла metasoa, относительно большой проценть поваренной соли у эмбріоновъмлекопитающихъ животныхъ, зачатокъ хвоста у человівческаго эмбріона и др.

Безпристрасно одънивая значеніе основного біогенетическаго закона, слъдуеть, намъ кажется, сказать, что онъ дъйствительно, указываеть тъ пути, по которымъ идетъ природа, создавая тотъ или другой высшій организмъ путемъ постепеннаго построенія, не будучи въ состояніи произвести его сразу; затъмъ, кромъ того, законъ этотъ указываеть не только на такіе факторы развитія, какъ законъ приспособленія къ окружающимъ условіямъ и законъ роста живой матеріи, но также и на значеніе наслъдственности въ дълъ развитія: характеръ зародыша обусловливается характеромъ его предковъ.

Авторитеты естествознанія далеко не согласны съ Геккелемъ въ вопросѣ о значеніи біогенетическаго закоиа. Васманнъ называеть фантастичнымъ построеніе Геккелемъ родословнаго дерева. Гегенбауеръ признаеть лишь второстепенное значеніе онтогеніи для филогеніи, такъ какъ къ палингенезису примъшивается коногенезись, дълая такимъ образомъ фальшивыми отногенетическіе окстракты филогенетической послъдовательности развитія. Штейнманъ говорить "Рекапитуляція (повтореніе родового процесса въ онтогеніи) оказывается слишкомъ несовершенной, слишкомъ сбивчивой для того, чтобы служить руководителемъ при построеніи родословнаго дерева; какъ мы знаемъ, она можетъ указать намъ именно ложный путь 1).

Свящ. Николай Липскій..

(Продолжение будеть).



<sup>1)</sup> Fleischmann Desrendentheorie. S. 233



## Журналъ "Наше Объединеніе".

Новый духовно-нравственный, политическій, экономическій и литературный журналъ монархическаго направленія \*).

18 декабря 1909 г. вышель въ свъть первый номеръ указаннаго нами новаго духовнаго журнала. Журналъ выходить еженедъльно отъ 2-хъ до 2-хъ съ половиною печатныхъ листовъ. За истекшіе съ техъ поръ месяцы онъ достаточно охарактеризоваль себя и болже или менже ясно очертиль свою основную задачу: объединить духовенство Кишиневской епархіи между собою и своими прихожанами для совмъстной работы духовно-нравственнаго подъема и экономического улучшенія положенія христіанского населенія Бессарабіи. Такова основная идея этого журнала. Вмість съ этимъ журналь стремится ограждать темныхъ людей отъ эксплоатаціи иноплеменных народностей и развивать въ нихъ сознаніе, что у себя дома они-хозяева. А для этого онъ ставить себъ еще одну задачу-привлечь къ приходской дъятельности всю деревенскую интеллигенцію и объединить ее въ одну семью, гдъ всъ члены ея служили бы одному общему дълу, но возможности, сглаживая всякаго рода тренія между всьми классами сельского населенія Бессарабіи. Журналь такимъ образомъ не задается научною разработкою какихълибо богословско-философскихъ вопросовъ, онъ хочетъ быть

<sup>\*)</sup> Подписка принимается: Ст. Каларашъ, Бессарабской губ. Редакторъ-издатель священникъ Іеремія Чеканъ. Цівна изданія на годъ 4 р., на поль года 2 р., на 3 мівсяца 1 р. и на 1 мівсяцъ 33 к.

только практическимъ руководствомъ духовнаго и экономическаго преуспъннія для сельскихъ жителей своей епархіи. Онъ по преимуществу говорить сельскому духовенству, желая установить необходимую планомърность въ его трудахъ, безъ которой его дъятельность не можетъ быть виолнъ продуктивной или богатой. Онъ называетъ себя только "Аудиторіей", гдъ каждый членъ ея, не отрываясь отъ своего мъста и дъла, можетъ находиться въ духовномъ общеніи со всъми своими собратіями.

Предлагая свой журналъ преимущественно сельскому духовенству и сельской интеллигенціи Кишиневской епархін, о. Чеканъ, издатель-редакторъ этого журнала, сохраняеть однако надежду, что его журнальные идеи могуть найти распространеніе и въ другихъ епархіяхъ, могуть быть полезными и для нихъ. По крайней мъръ, вотъ что, между прочимъ, говоритъ о. Чеканъ въ своемъ письмъ на имя Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго:

"Ваше Высокопреосвященство, Милостивый Архипастырь и Отецъ! Препровождая при семъ три номера издаваемаго мною журнала "Наше Объединеніе", почтительнъйше прошу Ваше Высокопреосвященство, если соблаговолите найти его заслуживающимъ вниманія, рекомендовать ввъренному Вамъ духовенству хотя-бы по одному экземпляру на каждый округъ. Не преслъдуя матеріальныхъ выгодъ, а только распространеніе проводимыхъ имъ идей, я согласенъ высылать духовенству ввъренной Вашему Высокопреосвященству епархін на льготныхъ условіяхъ-—по 3 р. въ годъ и 25 коп. въ мъсяцъ за экземпляръ".

Принимая все это во вниманіе, мы хотёли бы ближе познакомить нашихъ читателей, по крайней мёрё, съ нёкоторыми практическими совётами или планами, съ которыми выступаетъ повый журналъ и показать какъ онъ решаетъ ихъ,--насколько объ этомъ уже можно судить по первымъ номерамъ журнала.

I.

Журналъ задается разработкою у насъ идеи общенароднаго "Объединенія". Онъ справедливо говорить, что кто сознательно и осмысленно слъдить за теченіемъ общественной жизни и активно хочеть учавствовать въ быстро развивающихся событихъ послъднихъ лътъ, тотъ не можетъ не видъть, что только въ единени сила и только предъ илотно сомкнутыми рядами объединенныхъ можетъ и должно отступить наше общественное зло. Но въ то время, когда вокругъ духовенства кипъла работа, вырабатывались программы выступленій различныхъ партій, намъчались задачи, планы и идеалы, во имя которыхъ должна была идти борьба и вырабатываться новыя пормы жизни, —духовенство оставалось если не равнодушнымъ то безсильнымъ, разрозненнымъ и потому въ сторонъ отъ общественнаго движенія. Поэтому духовенству необходимо принять участіе въ этой мирной работъ, если оно не хочетъ окончательно остаться за бортомъ и потерять свое вліяніе на народъ.

Но какъ надобно понимать это "объединеніе"? Не значить ли это, что наше духовенство должно быть безнартійнымъ, виъ всякихъ партій, или создавать свой какой-то пресвитеріанскій космоподитизмъ, возвышающійся надъ встми партіями? Отнюдь нътъ. Извъстно, что всъ религіозныя секты, выдъляющія себя оть политическихъ партій, считають свое ученіе и свою д'ятельность по преимуществу необходимою и какъ-бы наиболъе идеальною и высшею, а потому впадають въ глубокое противорфчіе съ историческими условіями общественной или государственной жизни. Съ другой стороны, космонолитизмъ, будь онъ клерикальный или соціальный, въ сущности есть вытравление въ себъ національности, національныхъ устоевъ жизни. Это есть чувство безразличія къ историческимъ завътамъ своего народа во имя какой-либо исключительной иден, напримъръ, у католиковъ, во имя наискаго верховенства, у соціалистовъ во имя пролетарскаго или рабочаго благосостоянія. Ничего подобнаго не желаеть новый журналь. "Священникъ, говорить о. Чеканъ, какъ гражданинъ, долженъ любить свое отечество, должень своей вфрой дорожить и своихъ прихожань блюсти. А это уже есть своего рода политика именно въ томъ смысль, вь какомъ противники наши говорять, что мы (духовенство) должны быть вив политики. Если они все для насъ дорогое стараются разрушить, а мы отстоять, то этимъ какъ мы, такъ и они занимаемся политикой и проводимъ ее въ жизнь". "Священнику быть безпартійнымъ (только слово другое, а смыслъ тотъ-же), это такъ-же невозможно, какъ невозможно ему быть безъ физіономіи, безъ лица". Очевидно, наши "духовные объединители" берутъ современную жизнь во всемъ ея разнообразіи, понимая тесную связь и зависимость каждой отдельной личности съ общимъ церковнымъ, государственнымъ и бытовымъ строемъ. Они не довольствуются только личнымъ усовершенствованіемъ себя, личнымъ исполнениемъ своихъ обязанностей и своего личнаго призванія въ одиночку, обособленно; они хотять союзнаго совершенствованія всего окружающаго ихъ общества, всего государства, улучшенія и оздоровленія церковнаго, соціальнаго и народнаго строя. Они, конечно, исходять изъ христіанскихъ религіозно-нравственныхъ пониманій и указаній, но они не забывають, что жизнь постоянно развивается, постоянно возпикають новыя потребности и задачи, въ особенности въ наше взволнованное время, и что только въ правильномъ единеніи со всемъ этимъ развитіемъ можно находить оправданіе, силу и благотворное вліяніе. Такимъ образомъ, здівсь рвчь идеть не о клерикальномъ или пресвитеріанскомъ космополитизмъ, не о захватъ духовенствомъ власти надъ народомъ или о порабощеніи духовенствомъ городского или сельского населенія; річь идеть о возсозданіи христіанскибратскаго союза между всвми легализованными партіями, сословіями и обществами. Здісь різчь идеть о единой и планомфрной жизни всфхъ партій и сословій въ современномъ обществъ. Укажемъ теперь на нъкоторыя частнъйшія стороны или проявленія предполагаемаго объединенія.

II.

"Объединенные члены" нашего новаго общества должны отличаться характеромъ національным», т. е. охраняющимъ отличительныя черты русскаго народа. Въ чемъ же именно состоить наша національность?—Это рѣшено уже тысячелѣтнею исторією нашего отечества и ясно формулировано въ слѣдующихъ положеніяхъ: православіе, самодержавіе и народность, т. е. она состоить въ національномъ усвоеніи христіанства, въ національномъ воззрѣніи на верховную власть и въ національномъ охраненіи народныхъ особенностей. Пусть вѣрно то, что наше пониманіе христіанства не есть самобытное, самостоятельное, а есть греческое, византійское, какъ

латинскія племена поняли его въ римско-католическомъ смысль, а англосаксонскія племена въ протестантскомъ. Пусть върно и то, что мы усвоили себъ наше христіанство не столько въ теоретическомъ, или богословско-философскомъ смыслъ, сколько въ обрядовомъ, церковно-уставномъ и каноническомъ. Тъмъ не менъе оно завъщано намъ нашими предками, сроднилось съ нашею душею, и нашъ русскій народъ почериаетъ въ немъ и пьетъ ту живую воду, которая очищаеть его, оживотворяеть и какъ сказочному богатырю даеть могущественную силу и энергію духа. Но оно не есть нъчто неподвижное, схематическое, формальное; напротивъ, оно способно къ безконечному развитію. Оно даже требуетъ разумнаго пониманія христіанства. Еще Лейбницъ сказаль, какъ истинная философія непременно должна быть религіозной, такъ и истинная религія непременно должна быть философскою.

Вторая характеристическая черта нашей національности есть самодержавіе. По этой черть нашъ Царь есть верховный Отецъ нашего обширнаго Отечества, возвышающійся надъ всъми партіями, сословіями и соглащеніями. Онъ есть олицетвореніе возможной правды и милости на землъ. Въ этомъ отношеніи онъ есть какъ-бы средоточіе всвхъ электрическихъ и культурныхъ волнъ народной жизни, направляющій всв пружины общественной жизни къ благу всвхъ своихъ народностей. Его самодержавіе поэтому не есть ни абсолютизмъ, ни деспотизмъ, ни монархическая олигархія, ни тъмъ болъе феодальный договоръ различныхъ народностей подъ предсъдательствомъ случайно избраннаго президента. Онъ самодержавенъ. Въ своихъ ръшеніяхъ и распоряженіяхъ, проникнутый всецфло желаніемъ блага народнаго, Онъ совершенно свободенъ и независимъ и отвътствененъ только предъ Богомъ, своею совъстію и исторією. И счастливъ народъ, имъющій такого царя, и счастливъ царь, когда народъ попимаетъ его и любитъ. Счастіе здъсь возникаетъ оть сліянія царя съ народомъ. Оно особенно рельефно скавывается, когда, по выраженію одного нашего поэта:

<sup>&</sup>quot;Душа царя съ душой народа "Сливается въ союзъ святой. "Растетъ разумная свобода, "Союзъ скръпляя въковой".

Богъ на небъ, царь на землъ—вотъ идеалъ русскаго народа, а идеальный образъ отда и дътей—вотъ основа царскаго самодержавія. Богъ милуетъ и караетъ, и царь милуетъ и караетъ, какъ поступаетъ и каждый благоразумный отецъ въ своемъ семействъ.

. Третья характерная черта нашей національности есть народность. Въ чемъ состоить эта черта? Безъ сомнинія, въ охранъ національнаго воспитанія, экономическомъ и духовнонравственномъ развитии и въ осмысленной, а не инстинктивной только любви къ отечеству. Отсюда возникаетъ разумный патріотизмъ. Для патріота благо и благосостояніе государства есть цыль его жизни, а не средство только его эгонстическихъ, анархическихъ или космонолитическихъ Государство существуеть для народа, но и народъ существуеть для государства. Такъ смотрить на это дело и ж. "Наше Объединеніе" и даже иодчеркиваеть то обстоятельство, что онъ хочеть держаться именно "монархическаго направленія". Въ своей весьма дільной заміткі: "Пробужденіе націонализма" о. Чеканъ говорить. "У нашихъ прихожанъ (т. е. бессарабскихъ) еще живъ христіанскій духъ и намъ, духовенству, не теряя времени, нужно.... возможно полнъе использовать близость къ намъ своихъ прихожанъ для ихъ же блага въ смыслъ духовно-правственнаго развитія, національнаго самосознанія и экономическиго улучшенія ихъ положенія".

И далъе. "Во всъхъ этихъ областяхъ развите должно идти нарадлельно, дабы имъть своихъ прихожанъ не только истинио православными христіанами, но и свободными отъ эксилоатаціи инородцами, честными и культурными гражданами—натріотами". Въ заключеніи о. Чеканъ говоритъ: "поэтому намъ, духовенству, предстоитъ выполнить еще, такъ сказать, государственную обязанность, въ полномъ смыслъ натріотическую—подиять національное чувство своихъ прихожанъ, объяснить имъ, что они родные дъти по въръ и духу великой славянской націи, величайшаго русскаго государства, которому и впереди предстоить сыграть важивищую роль въ судьбахъ народовъ міра; что они имъютъ право на уваженіе къ себъ и другихъ народовъ, поэтому въ то же время они должны стараться быть достойными этого уваженія, пріобрътаемаго своими духовными качествами,

исполненіями нравственныхъ обязанностей предъ Богомъ-и людьми, развитіемъ ума, воли, трезвостію, честностію, трудолюбіемъ—словомъ своимъ сомоусовершенствованіемъ.

Совершенно справедливо. Только путемъ усовершенствованія всёхъ сторонъ общественной жизни можно достигать братскаго и высокоцівннаго націонализма. Безъ этого же условія націонализмъ можеть казаться коснымъ, тякелымъ и даже мучительнымъ. Только при посредствіз именно усовершенствованнаго націонализма можно обогатить міровую культуру новымъ богатымъ вкладомъ и высказать человізчеству новое слово, слово славы, какъ утверждаеть это нашъ славянофильскій поэть, К. С. Аксаковъ:

"О, братья, ильнъ тяжелый духа, Постыдный ильнъ мы разорвемъ, Всей силой правственнаго слуха Призывъ нашъ внутренній поймемъ!

**₩** ₩

Духъ братства, проткій, величавый, Духъ мира снова воспресимъ И скажемъ свъту слово славы, Еще не слыханное имъ!"

Таковъ національный символъ нашей народной въры.

#### III.

"Объединеніе", о которомъ говорить журпаль, должно начаться въ средь самого духовенства. И прежде всего, духовенство должно войти въ живое и ближайшее единеніе съ правящими ісрархами, съ мъстными или спархіальными архісреями. "Ближайшая наша задача, говорить о. Чекань, уничтожить средоствије между архісреемъ и священникомъ и сбливить ихъ до отеческаго серденнаго взаимообщенія. Мы стремимся предать въ область забвенія то старое житейское правило, что не видъть, а то и совствиъ не знать архісрея, верхъ житейской мудрости. Напротивъ, мы того мития, что раздъленное пропастію скрытности сельское духовенство никогда не станеть къ своему архісрею въ сыновнія отношенія, никогда не объединится между собою и съ своими при-

хожанами, словомъ, никогда не достигнетъ того объединенія, проповъдникомъ котораго является нашъ журналъ, а потому не достигнеть и техъ результатовъ, къ которымъ мы стремимся". О. Чеканъ энергично осуждаетъ тотъ ложный взглядъ, что низшему духовенству надобно бояться своего архіерея, даже не върить ему, потому что онъ будто-бы только тъмъ и занять, что ищеть случая, кого-нибудь наказать, и когда утверждають, что такой взглядъ имфеть жизненное основаніе, величайшая ошибка. О. Чеканъ держится совершенно противоположнаго мнвнія. По нему, архієрей по отношеніи къ духовенству является отцемъ, который совсёмъ не ищеть удовольствія въ издевательстве надъ своими детьми, хотя бы даже и заблудшими... Поэтому сердечность, отзывчивость и довъріе духовенства къ своему архипастырю -необходимыя условія этого единенія. Съ другой стороны, чтобы наше, т. е. духовенства, единеніе съ архипастыремъ не ограничивалось только предложеніемъ и исполненіемъ, а было въ полномъ смысле органическимъ, необходимо близкое знакомство архіерея съ нами и съ нашими прихожанами, другими словами, знакомство съ епархіей не по донесеніямъ о.о. благочинныхъ, а на основаніи личныхъ наблюденій надъ епархіей. Въ виду этого журналь выражаеть желаніе, чтобы правящій архіерей знакомился съ приходскимъ духовенствомъ и его прихожанами непосредственно, по возможности со всвми и, такъ сказать, на мъстахъ: но такъ какъ это по общирности у насъ епархій, трудности, сложности и разнообразію архіерейской епархіальной двятельности недостижимо: то онъ желалъ бы возможно большаго увеличенія епархіальныхь викаріатствь. Онь говорить, что посъщеніе архіереемъ захолустной деревни оставляеть отрадное впечатлъніе на десятокъ лътъ. А сколько недоразумъній можно было бы уладить и всякаго рода умственныхъ шатаній разсъять на мъстахъ? -- Быть можеть, все это имъеть свою хорошую сторону и можеть быть признано резоннымъ. Очевидно, однако же, о. Чеканъ признаетъ дъятельность о.о. благочинныхъ, призванныхъ быть ближайшими помощниками правящихъ архіереевъ, малоуспъщною и потому предлагаетъ возможно-большее увеличение числа викаріатствъ (въ Бессарабской епархіи на первыхъ порахъ, по крайней мъръ, двухъ -въ Хотинъ и Бъльцахъ). Но не будетъ ли это своего рода возвратомъ къ древнему институту хоръ—епископовъ, т. е. сельскихъ еписковъ? Это не желательно. Послъдующими каноническими постановленіями, какъ извъстно, этотъ институть быль отмъненъ. Во всякомъ случав, хотя подобные церковные вопросы и могутъ быть обсуждаемы въ журналв, но окончательное ръшеніе ихъ, какъ намъ кажется, принадлежить уже будущему Всероссійскому Церковному Собору.

Еще съ большею силою журналъ настаиваетъ на объединеніи духовенства, и низшаго и высшаго, между собою. Онъ справедливо говорить, что для мыслящаго и сознательнаго пастыря едва ли нужны доказательства необходимости и своевременности объединенія духовенства. Въ самомъ діль, кто привыкъ сознательно и осмысленно участвовать въ общественной жизни, кто зорко слъдить за быстро развивающимися событіями последнихь леть, тоть не могь не заметить, что призывъ "объединимся" есть господствующій въ нашемъ обществъ. Къ сожальнію, духовенство въ массь позже всьхъ сознало громадное значеніе объединенія, великую мощь солидарности. И въ то время, когда вокругъ него кипъла работа, вырабатывались программы общественныхъ выступленій группъ и партій, намічались очередныя задачи и ціли, -духовенство оставалось, если не равнодушнымъ, то безсильнымъ, разрозненнымъ и потому въ сторонъ отъ общественнаго движенія. А паства, увлеченная открывшейся, заманчивой перспективою свободъ, постепенно уходила изъподъ его вліянія. Духовенству поэтому необходимо принять участіе въ этой мирной организаціонной работь, если оно не хочеть окончательно остаться за бортомъ и потерять свое вліяніе на народъ. Правда, на пастырскихъ собраніяхъ Бессарабской епархіи, какъ и повсюду, поднимались иногда вопросы о направленіи пастырской діятельности при современныхъ условіяхъ жизни, напримфръ, о единеніи съ прихожанами, возрожденіи прихода и пр. Но на этихъ собраніяхъ, какъ говорить о. Чеканъ, мы занялись изысканіемъ средствъ возродить прихожанъ, себя же оставили въ прежнемъ состояніи и нисколько не подготовились къ столь трудному дълу. Между тъмъ возродить прихожанъ могуть только пастыри, возрожденные, объединенные тесно между собою и всецъло проникнутые идеальными пастырскими цълями. Какимъ образомъ?

#### IV.

Кромъ высокихъ пастырскихъ обязанностей, на священникъ лежать еще обязанности гражданинъ. Священникъ не только приходскій пастырь, но и гражданинь въ своемъ государствъ, обязанный пектись о благосостояніи своихъ согражданъ или своихъ прихожанъ. Что же въ этомъ отношенін можеть сділать духовенство для своихъ прихожань? Очень многое. И прежде всего о. Чеканъ энергично возвыпаеть голось за повсемъстное открытіе приходскихъ совътовъ. Это тъ же приходскія попечительства, только нъсколько расширенныя. Въ кругъ обязанностей ихъ должны входить не только церковно-приходскіе вопросы, но и приходская благотворительность и всв экономические приходские вопросы. "По нашему пониманію, говорить онъ, приходскій совъть есть форма совмъстной свободной дъятельности причта и прихожань, а въ такой дъятельности-объединение, ибо объединение выражается только въ дъятельности". "Мы приходимъ къ выводу, говорить онъ далве, что приходскій совыть составляеть сущность каждаго прихода, какъ дъятельнаго союза върующихъ, иначе духовной связи между всъми члепами этого союза не будеть, а будеть только обыкновенная встръча людей, мало или ничего общаго между собою не имъющихъ". А потому съ формальнымъ учрежденіемъ приходскихъ совътовъ отношенія между причтомъ п прихожанами не только не ухудшаться, а, напротивъ, улучшатся, благодаря точному выясненію ихъ взаимныхъ отношеній". Безъ сомивнія, сужденія эти безспорны. Извъстно, что въ наше время высказываются различныя сужденія объ организаціи прихода, его юридическомъ значеніи и правовомъ положении въ приходъ духовенства и пр. Но достаточно ли православные прихожане, особенно сельскіе, знакомы съ подобными вопросами и усвоили себъ правильные отвъты на нихъ? Готовы ли они къ новому порядку дълъ?-Вотъ что . говорить объ этомъ членъ Государственнаго Совъта и профессоръ С.-Петербургскаго университета, о. прот. Горчаковъ: "Я являюсь убъжденнымъ сторонникомъ и того (юридическаго значенія прихода) и другого (правового положенія духовенства). Но прежде нежели основать приходъ, надобно озаботиться о томъ, чтобы прихожане сами прониклись этимъ

стремленіемъ. За мной-жизненный опыть и наблюдательность, которые говорять мив, что такого стремленія среди прихожанъ не было и нътъ. Когда я думаю объ этомъ, мнъ слышится обычная фраза "ты дёлай, батюшка, какъ знаешь, -мы тебъ довъряемъ, насъ ужъ не утруждай"... О. Чеканъ ясно сознаеть это и потому предлагаеть своимъ сопастырямъ предварительную подготовку прихожанъ къ усвоенію правильныхъ воззрвній на приходъ. Весь его проэкть въ этомъ отношенін, въ сущности, можеть быть выражень въ немногихъ словахъ: Каждый епархіальный слвдующихъ округь должень устроить пастырское собрание для обсужденія этого вопроса; собраніе затьмъ избереть двухъ священниковъ, энергичныхъ и хорошихъ ораторовъ, на которыхъ возложить обязанность во всёхь приходахь даннаго округа открывать приходскіе совъты. Когда въ данномъ приходъ все будеть подготовлено, тогда, по предварительному соглашенію мъстнаго причта и окружнаго объединителя, назначается день для общаго приходского собранія съ приглашеніемъ и сосъднихъ священниковъ съ четырьмя-пятью ихъ прихожанами, для этого дёла подготовленными. Собранія открываются затымъ торжественно, избираются члены совъта, учреждается совъть и пр. О. Чеканъ совершенно убъжденъ, что въ этомъ состоить живой союзъ пастырей съ пасомыми и что осуществление его на дълъ не есть утопія, а живая дъйствительность. "Каждый изъ насъ думаетъ, говорить онъ въ другомъ мъстъ, что "одинъ въ полъ не воинъ"; но соберемся же всв воедино, стряхнемъ съ себя малодушное невъріе въ свои силы и понесемъ свою лепту въ общую сокровищницу".

Очень интересны также его сужденія объ экономическомъ улучшеній своихъ прихожанъ. "Есть у насъ, говорить онъ, одна задача, которая предносится духовенству. Задача эта—улучшеніе экономическаго быта крестьянъ путемъ учрежденія мелкаго кредита и кооперацій. Здѣсь токе открывается общирное поле для нашей дѣятельности и нъкоторые изъ насъ много и съ большимъ успѣхомъ уже потрудились на этомъ поприщѣ. Пусть же каждый возьмется за ту работу на пользу крестьянъ, которая ему по-илечу, по пусть онъ не оставляеть въ невѣдѣній объ удачахъ и неудачахъ и своихъ собратьевъ, пусть онъ знаетъ, что вни-

мательныхъ слушателей у него будеть достаточно, не будеть недостатка и въ послъдователяхъ". О. Чеканъ указываеть затымь юридическій или формальный путь, утвержденный существующимъ у насъ законодательствомъ, для открытія подобныхъ кооперацій. Вообще же діло это сколько благотворное, столько и трудное. Если гдъ, то именно въ этой бытовой дъятельности надобно обладать мудростію змъиною и чистотою голубиною, по заповъди Спасителя: "будьте мудры, яко змёй и цёли, яко голуби". Здёсь недостаточно одного одушевленія благими пожеланіями при всей возможной энергіи, здісь необходимо еще практическое пониманіе дъла и хорошее знакомство съ этой дъятельностію 1).—Въ своей же замъткъ "Борьба съ нищетой въ деревнъ журналъ говоритъ также или лучше повторяетъ проекть священ. Яновскаго о борьбъсь деревенскою нищетою. По этому проэкту вводится добровольный или обязательный взнось денегь, ежемъсячно или ежегодно, въ польву деревенскихъ нищихъ. Въ сущности проэктъ предлагагаеть то, что давно уже существуеть въ еврейскихъ общинахъ. Извъстно, что у евреевъ есть бъдные, но нътъ нищихъ, кромъ случайныхъ, напримъръ, случайно попавшихъ въ чужую общину и не им вющих в права пользоваться общинною благотворительностію болве опредвленнаго времени. Еврейскіе нищіе содержатся на счеть своей общины.

٧.

Мы старались выяснить основныя практическія задачи современнаго православнаго духовенства какъ понимаеть это ж. "Объединеніе". Всё онё сводятся къ тому, чтобы отечество наше по преимуществу было православнымъ, православная вёра—господствующей, а хозяиномъ Россіи былъ рус-

<sup>1)</sup> Коопераціи вводятся у насъ по образцу западныхъ странъ. Для хоропіаго практическаго знакомства съ ними мы можемъ указать на весьма дѣльный трудъ В. К. Саблера, подъ заглавіемъ: "О мирной борьбъ съ соціализмомъ". Послъ интереснаго очерка современнаго направленія соціализма, почтенный Авторъ въ своемъ трудѣ сообщаетъ свѣдѣнія о крестьянскихъ и католическихъ Союзахъ, христіанскихъ Синдикатахъ рабочихъ, Ссудо-сберегательныхъ товариществахъ и пр. Онъ пишетъ свое сочиненіе въ виду надвигающагося повсюду безбожнаго соціализма. Изданіе 1908 г. СПБ. цѣна т. І 90 к., т. 11 2 р. Изданіе продается у извѣстныхъ книгопродавцевъ.

скій человъкъ, но вмъсть съ тыль, чтобы и слабый не быль обиженъ сильнымъ и бъдный не эксплоатировался богатымъ, словомъ, чтобы въ нашемъ отечествъ осуществлялась возможная на землъ правда. Задачи несомнънно-патріотическія, современныя и благородныя. Но нельзя сказать, чтобы всѣ мнѣнія журнала высказываемы были по нѣкоторымъ вопросамъ съ одинаковою силою и убъдительностію и не требовали болье разносторонией разработки, смягченій, ограниченій и даже поправокъ. На нихъ скорфе надобно смопси отот какъ на оригинальныя или личныя мивнія того или другого сотрудника, а не какъ на окончательныя заключенія или сужденія. Приведемъ одипъ примъръ. Журналъ говорить, между прочимъ, о вредномъ вліяній евреевъ христіань и какь будто бы сожальеть о томь, что еврейскіе мальчики охотно посъщають приходскія школы, ежедневно дежурять въ нихъ за исключеніемъ субботы и усвояють встхій и новый Завъть лучие христіанскихъ мальчиковъ. Ужели это не желательно? Ужели лучше было бы, если бы еврейскіе мальчики усвояли себъ понятія о христіанскомъ въроученіи въ талмудическихъ хедерахъ?-Въ статьъ "Поруганіе православія" журналь указываеть также на замътное паденіе православія и спрашиваетъ, гдъ причина этого прискорбнаго явленія и что можеть служить къ его устраненію? И между прочимъ отвъчаетъ: "много виновато (въ этомъ) отношение стараго режима къ въчно юному еврейскому вопросу. Не давъ евреямъ полныхъ правъ, старый режимъ предоставилъ имъ одно право-надругательства надъ върой". Ужели, это правда? Не преувеличеніе ли это? Авторь этой статейки указываеть дал'ве на Кубанскихъ казаковъ-субботниковъ, которые живуть совершенно свободно и на военной службь получають чины унтеръофицеровъ, вахмистровъ и пр., хотя іуден на повышеніе на военной службъ не имъютъ. Авторъ видить въ этомъ противорвчіе закону и говорить "если однимъ іудеямъ разрвшается жить въ дапной мъстности, то почему же нельзя тамъ же жить и другимъ, такъ сказать, чистокровнымъ іудеямъ?.. Если же сознають всю опасность вреднаго талмудическаго ученія, то почему не гонять евреевь вонь, за границы Имперіи"? Очевидно, быть можеть безсознательно для себя, благонамъренный Авторъ впадаетъ при этомъ или въ одобреніе беззаботнаго о народі "режима" былого Польскаго государства, или впадаеть въ крайнюю средневъковую нетерпимость Испаніи. Извъстно, что въ былой Польшів евреи не были ограничены чертою осъдлости и свободно жили повсюду. Но воть что говорили объ этомъ убъжденные католическіе священники, ревностные проповъдники католичества:

"Polonia est nova Babilonia: Paradisis Haebreorum Et infernus Rusticorum" 1).

Съ другой стороны, пагубною можеть оказаться и испанская средневъковая нетерпимость. Извъстно, что средневъковая Испанія, по своей въроисповъдной нетерпимости, изгнала у себя всъхъ евреевъ, нежелавшихъ креститься, и этимъ значительно подорвала свое народное благосостояніе. Не сомнъваемся поэтому, что оба противоположныя мнѣнія суть крайности, недопустимыя ни съ христіанской, ни съ государственной точки эрѣнія.

Авторъ указанной статейки упрекаетъ еще тъхъ священниковъ, которые присоединяютъ къ православію евреевъ неосмотрительно и говорить: "сколько (есть) молодыхъ людей, окончившихъ среднюю школу, которые изъявляють желаніе креститься, и ихъ крестять, если не заявять прямо, что... крестятся лишь для того, чтобы поступить въ высшую школу", дающую имъ извъстныя права. Быть можеть, подобные упреки справедливы. Но какъ быть въ тъхъ случаяхь, когда у священника нъть возможности истиниое желаніе креститься оть ложнаго?—У насъ это дівло оформлено извъстными постановленіями, но у насъ нътъ древняго института "оглашенія". Да и возможенъ ли онъ въ наше время? Думаемъ однако же, что и не искренне крещающійся, которому Богъ судья, не лишается возможности войти въ благодатное общение со всъми православными. Мы ничего не говоримъ уже объ отечественномъ высшемъ обравованін, которое во всякомъ случав должно сближать крещеннаго еврея съ природными жителями страны болфе, чъмъ образованіе, получаемое въ хедерахъ. Но довольно этого примфра.

Очевидно однако же, что новый журналь хочеть остаться върнымъ своему желанію быть свободной "Аудиторіей"

<sup>1)</sup> Польша есть новый Вавилонъ: рай для евреевъ и адъ для сельскихъ жителей.

для свободнаго обмѣна мнѣній всѣхъ сочувствующихъжурналу. Онъ открываеть свои страницы каждому, кто только можеть и кто хочеть высказать свое личное мивніе, но непремънно въ патріотическомъ и православномъ духъ. Съ этой же точки зрвнія онь осввщаеть и нвкоторые важнвіїшіе факты общественной жизни. Не задаваясь ръшеніемъ богословско-философскихъ вопросовъ, онъ мало интересуется и оффиціальными свъдъніями, иногда переполняющими наши "Епар. Въдомости". Онъ справедливо говоритъ: "ограничиваться сообщеніями оффиціальныхъ свъдъній это значить дать пищу простому любопытству. Естественно, такія свъдънія въ большинствъ случаевъ забываются и въ практической жизни значенія почти не имфють". Онъ хочеть быть только строго практическимь православно-патріотическимъ руководителемъ своихъ читателей при ихъ встръчъ съ разнообразными фактами общественной жизни. И благодаря именно этому направленію, журналь встръчаеть средъ своихъ читателей несомнънное сочувствие и одобреніе. Самъ Редакторъ-Издатель его въ своемъ, уже упомянутомъ нами письмъ на имя Высокопреосвященнаго Арсенія говоритъ:

"Смъю увърить, что журналъ "Наше Объединеніе" встръченъ духовенствомъ кишиневской епархіи весьма сочувственно и несмотря на сравнительно недавнее свое существованіе—два мъсяца, нътъ уголка въ нашей епархіи, гдъ бы его не читали. За это столь короткое время онъ уже почти успълъ провести идею закрытія торговли и всякаго рода базаровъ въ воскресные и праздничные дии по всей Бессарабіи, вслъдствіе чего началось усиленное въ эти дии постыщеніе прихожанами храмовъ".

Наконецъ мы должны повторить, что журналъ издается преимущественно для сельского или приходского духовенства. Онъ и редактируется сельскимъ священникомъ и на сель. И мы думаемъ, что именно наше приходское духовенство всего ближе стоить къ народной жизни, у самаго, такъ сказать, источника этой жизни. А потому его литературный голосъ не только интересенъ, но и въ высокой стенени поучителенъ. Желаемъ новому журналу самаго широжаго распространенія.

# The state of the s

## Идея трагедін Л. Андреева "Анатема" и ея развитіе.

Въ прошедшій зимній сезонъ (1909 года) большое вниманіе было удёлено двумъ пьесамъ Л. Андреева "Анфиса" и "Анатема". Об'в эти пьесы были поставлены на многихъ сценахъ и выдержали по многу представленій. Появленіе ихъ на сценахъ привлекло къ нимъ вниманіе какъ прессы, такъ и литературы. Около нихъ тотчасъ же возгор'влась ожесточенная полемика. Однако большее вниманіе привлекла "Анатема", какъ своимъ замысломъ, такъ и развитіемъ фабулы. Высказывались самые разнообразные взгляды на то, что хот'влъ изобразить авторъ подъ главными д'в'йствующими лицами этой трагедіи.

Въвиду столь живого интереса, возбужденнаго пьессой, а равно и въ виду затрогиваемыхъ въ ней вопросовъ, умъстно еще разъ возвратиться къ этому произведенію Андреева и попытаться разобраться въ немъ, не привнося въ изложеніе страстности и субъективности.

"Анатема" названа трагедіей, и такое названіе дано ей совершенно правильно.

Какъ мнѣ кажется, авторъ въ своей трагедіи хотѣлъ затронуть идею борьбы, которая ведется Сатаной противъ Бога и Его міровой творческой дѣятельности, эта идея ясно проходить чрезъ всю пьесу. Мысль изобразить борьбу Сатаны съ Богомъ нельзя считать новой. Не разъ даже геніальные писатели задавались подобными же задачами и по своему осуществляли ихъ. Такъ создано было великое произведеніе Мильтона "Потерянный Рай", такъ Петрарка изобразилъ "Адъ и Чистилище". Нѣтъ ничего удивительнаго, что и Л. Андреева привлекла подобная же идея.

Главнымъ дъйствующимъ лицомъ трагедіи является Анатема, могущественный умный духъ, противникъ Бога. Анатема представленъ духомъ, который своимъ пытливымъ умомъ хотълъ бы проникнуть туда, куда проникнуть ему не дано. Ему не дано проникнуть за врата, но онъ упрямо стремится за нихъ какими бы то ни было путями. Онъ не хочетъ мириться съ мыслью, что можетъ быть какая то тайна. И его умъ ищетъ переступить порогъ этой тайны. Но весъ трагизмъ его положенія въ томъ и заключается, что его умъ гораздо пытливье, чъмъ его, хотя и могущественныя, силы. Силы его не соотвътствуютъ его уму. Но его умъ ничъмъ въ міръ интересоваться не хочетъ. Онъ устремляется только на одно: что тамъ за входами? Какъ Имя Тому, Кто находится за этими вратами?

Но этотъ духъ не только духъ умный, но и духъ безъ сердца. Его старое сердце изсохнуло. Остался одинъ только умъ, который отъ этого сталъ еще суще. Пытливость его развивается, но опа не согръвается теплотою сердца. Его умъ стремится проникнуть въ тайну не только въ силу своей пытливости, но еще и потому, что не видитъ или, лучше сказать, не хочетъ видъть того, что видять другіе, не хочеть понимать того, что понимають другіе. Охраняющій входы говорить Анатемъ:

"Мое лицо открыто, но ты его не видищь. Моя ръчь громка, но ты ея не слышишь. Мои велънія ясны, но ты ихъ не знаешь".

Трагедія тімь и начинается, что Анатема вновь является къ Охраняющему входы и вновь заводить съ нимъ різ объ интересующимъ его Анатему вопросі.—Въ прологі представлено пустынное місто, усілнное голыми камиями; въ глубинъ видитются ворота, а у врать стоить иткто Охраняющій входы съ тяжелымъ мечемъ въ рукахъ.

Къ нему Анатема обращается съ своею рѣчью. Рѣчь его клонится къ тому, чтобы этотъ нѣкто отступилъ отъ вратъ; а онъ Анатема глянулъ бы за нихъ, глянулъ бы только чрезъ скважину и все понялъ бы. Его умъ не можетъ мириться съ неизвъстностью; онъ хочетъ и долженъ узнать. Ради этого онъ говоритъ Охраняющему дерзости, подступаеть къ нему, но и отскакиваеть отъ него, боясь его могущества; не достигнувъ дерзостью ничего, онъ начинаетъ упра-

шивать Охраняющаго, умолять его, чтобы онъ открыль Имя Того, чьи входы онъ охраняетъ. Но Охраняющій не удовлетворяеть его желанія, потому что Анатема еще не родился для жизни.—Но, не добившись отъ Охраняющаго Имени Того, Кто за входами, Анатема, повидимому, все таки самъ. знаетъ это Имя; онъ его слышалъ; но не въритъ, что таково Его Имя. Имя живущаго тамъ есть Любовь. И это Имя положено въ основание всей міровой жизни. Но съ мыслью, что Любовь есть Имя Его и что Любовь есть основа жизни, Анатема не можеть примириться. И это вполнъ понятно, потому что въ немъ самомъ любви нътъ; и онъ не можетъ себъ представить, что она можетъ быть у другихъ и не только быть, но и являться основаніемъ всей міровой д'ятельности. И онъ предполагаетъ, не скрывается-ли за этимъ, чтолибо иное, а не то только, о чемъ говорять. Нътъ-ли здъсь какой-либо тайны; а можетъ быть даже и обмана. Охраняющій не даль ему никакого удовлетворенія на его мучительный вопросъ. И у него является мысль самому произвести опыть и чрезъ него попытаться раскрыть тайну, которую отъ негоскрывають. Предметомъ такого опыта онъ хочеть избрать Давида Лепзера. Онъ хочеть сдълать этого еврея тъмъ камнемъ, которымъ "метнетъ въ гордое небо и дрогнутъ основы высокихъ небесъ". Своимъ опытомъ съ Давидомъ онъ хочеть доказать, что любовь не можеть быть основой жизни, что любовь можетъ приводить не къ жизни, а къ смерти. Уходя отъ Охраняющаго, онъ съ угрозой говоритъ ему: "устами Давида возвъщу я правду о судьбъ человъка". И "мы съ Давидомъ приходимъ благодарить, съ Давидомъ Лейзеромъ, великимъ, могучимъ, безсмертнымъ Давидомъ Лепзеромъ". Эти последнія слова онъ говорить съ насмынкой, потому что уже предвидить, до какого жалкаго состоянія онъ доведеть Давида чрезъ ту любовь, о которой ему говорять, какъ о началъ жизни и безсмертія.

I.

Итакъ Анатема избираетъ Давида Лейзера, какъ средство, чтобы доказать Охраняющему, что не любовь можеть быть основой жизни, а только умъ, разсудокъ; любовь можетъ приводить только къ обнаруженію зла, къ разрушенію любви и къ уничтоженію.

Задумавъ произвести такой опыть надъ Давидомъ Лейзеромъ, Анатема начинаеть приводить его въ исполненіе. —Давида Лейзера онъ избираеть по слъдующимъ соображеніямъ. Давидъ—старый еврей, всю жизнь прожившій въ крайней бъдности, отъ бъдности потерявшій четырехъ дътей и собирающійся потерять и пятаго взрослаго Наума; онъ и самъ уже потеряль всякую привязанность къ жизни и собирается умирать. Порвавъ почти всъ привязанности, Давидъ любить уединяться на берегъ моря и тамъ бесъдовать съ Богомъ.—Давидъ Лейзеръ человъкъ праведный.

И воть этому Давиду Лейзеру Анатема даеть большое богатство въ видъ наслъдства отъ умершаго брата Моисея.

Давидъ Лейзеръ приходитъ въ ужасъ отъ этого событія и не хочетъ принимать денегъ. Онъ совершенно правильно разсуждаетъ, на что ему это богатство. Когда были живы его дъти и умирали отъ голоданія, тогда не было денегъ; а теперь, когда онъ самъ умираетъ, Наумъ тоже скоро умретъ, ему даютъ это богатство. Это богатство не можетъ быть послано Богомъ; оно должно быть послано сатаной.—Но его семья смотритъ на дъло совещерино иначе. Мать и дъти безконечно рады. И они начинаютъ жить новой богатой жизнью.

Какъ ко всему пріятному, семья скоро привыкаєть къ своему новому положенію. Дочка Роза рядится и принимаєть всевозможныхъ ухаживателей, мечтая выйти замужъ не только за богатаго, но и за весьма знатнаго человѣка. Умирающій Наумъ и тоть усердно учится танцевать. Одинъ только Давидъ вспоминаєть съ сокрушеніемъ о погибшихъ дътяхъ и смотрить съ болью на Наума.

Однако Анатема далъ богатство Давиду не для того, чтобы семья его благодушествовала; поэтому онъ безпощадно стремится внести сначала рознь, а потомъ и вражду къ этому любвеобильному Давиду, какъ-бы чрезъ эту же его любовь.

Для этого Анатема внушаеть Лейзеру, чтобы онъ раздаль свое богатство бъднымъ. Если умерли его дъти, если онъ самъ голодалъ со своей семьей, то пусть не голодають другіе бъдные, пускай они живуть и благославляють судьбу. Лейзеръ принимаеть эту мысль Анатемы. И съ цълью раз-

дать имущество, онъ призываетъ къ себъ свою семью и бъдняковъ и имъ всъмъ объявляетъ свое ръшеніе раздать свое наслъдство.

Но къ чему же приводить это добросердечіе?

Это добросердечіе прежде всего вносить раздорь въ семью Лейзера. Его жена противь раздачи; но она любить своего мужа и привыкла върить его словамъ и поступкамъ; поэтому и ръшеніе своего мужа встръчаеть, какъ ръшеніе правильное, котя для нихъ и тяжелое. Горько сожальеть о ръшеніи отца и Наумъ; но онъ слишкомъ слабъ, чтобы противиться этому. Его же дочь Роза поднимаеть бунть и, узнавъ о ръшеніи отца, покидаеть его и мать, потому что они забыли о ея красотъ и не хотять ее поддержать.—Такъ любовь Давида внесла вражду въ семью.

Однако Анатема спѣшить направить дѣло такимъ образомъ, чтобы возбудить вражду и въ облагодѣтельствованныхъ имъ.

Съ этой цълью онъ созываеть отъ четырехъ океановъ все море горя людского.

Дъйствительно, въсть о томъ, что Лейзеръ раздаеть деньги созываеть въ городъ всю бъдноту, какъ изъ города, такъ и съ его окрестностей. Бъдныхъ собирается такъ много, что сдъланныхъ ранъе предположеній нельзя осуществить; чтобы удовлетворить всъхъ нужно уменьщить намъченное. А это ведеть къ возбужденію перваго неудовольствія бъдняковъ: опи ожидали большаго, а приходится нолучать меньшее. Но это еще только начало.

Въсть о Лейзеръ быстро распространяется всюду. Но въсть уже не какъ о раздователъ денегъ; нътъ, а какъ о какомъ то особенномъ человъкъ. Изъ дальнихъ странъ приходить первый въстникъ и спрашиваетъ: "Гдъ Давидъ? Правда ли, что онъ исцъляетъ больныхъ; даетъ хлъбъ; воскрешаетъ мертвыхъ?" Такъ въсть, изшедшая изъ города о раздачъ денегъ, возвратилась обратно увеличенной до неузнаваемости. О Давидъ Лейзеръ стали говорить какъ о чудотвориъ.

И люди начинають неудержимо стремиться къ нему. Одни ищуть у него денегь, другіе исціленій, пные утішеній, а иные и прямо-таки воскрешенія дорогихь умершихь. Такь, Анатема созваль со всіхь концовь четырехь океа-

новъ все море горя и бъдъ. Лейзеръ видить, какъ къ нему идуть, тащутся хромые, слъпые, со всъми ужасными болъзнями. Наконецъ къ нему же является и мать съ мертвымъ младенцемъ, умоляя воскресить его.

Люди возвеличили Давида; они думають о немъ, какъ о великомъ чудотворцъ, которому все возможно. А между тымь Давидь Лейзерь тоть же быдный еврей, какимъ онъ быль и раньше. У него осталось только 300 р., которые онъ хотьль употребить на повздку въ Герусалимъ, въ этоть священный городъ. У него нътъ даже лишней копейки. Онъ спрашиваеть у Нулюса, нъть ли у него еще копейки. Но Нулюсь съ демоническимъ смъхомъ отвъчаетъ, что у нихъ больше ничего нфть; цфть даже копейки. Онъ оттфияеть это затъмъ, чтобы показать Лейзеру его собственное безсиліе, его ничтожество. Съ одной своей любовью Лейзеръ ничего не можеть сдвлать. Любовь безспльна. Спла и могущество не въ любви. Въ этомъ же намфреніи показать Лейзеру его безсиліе, Анатема или Нулюсь предлагаеть ему воскресить умершаго младенца. Лейзеръ видить эту невозможность и еще болъе убъждается въ своемъ безсилін.—А между тъмъ люди идуть къ нему; ждуть отъ него всего, что каждому хотьлось бы имъть. Безсиліе и слава-воть трагизмъ, которыя окружаютъ теперь Лейзера. Анатема такимъ образомъ достигъ своего. Но онъ ведетъ дъло и дальше. Онъ хочеть возбудить въ людяхъ и вражду къ Лейзеру. Къ Лейзеру является молодая женщина обезчещениая людьми, съ мольбою о помощи. А Лейзеру уже помочь нечъмъ. Кромъ 300 рублей, онъ все парасходовалъ. Но его жена внушаеть ему поступиться и этими последними деньгами въ пользу этой женщины. Лейзеръ отдаетъ и эти деньги. Этимъ онъ показываеть всю силу своей любви къ людямъ. Но эта же крайняя любовь возбуждаеть только еще более сильную ненависть. Люди, которымъ онъ отказалъ, услышавши, что онь даль женщинв и даль денегь много, выводять заключеніе, что у Лейзера должно быть еще есть средства, но онъ начинаеть давать ихъ съ выборомъ. Такъ Анатема достигъ того, что люди разделились въ своихъ мивніяхь о Давиде. Начинается борьба между противоположными взглядами. Его приверженцы настанвають, чтобы онъ, Давидъ, показалъ свою силу; другіе же нщуть, чтобы онъ помогь имъ. Все это настолько разстраиваеть Давида, что онъ принимаеть предложение Нулюса и бъжить съ нимъ въ пустыню. Онъ хочеть скрыться отъ людей, чтобы люди не требовали отъ него невозможнаго.—Но толпа устремляется за ними и находить ихъ. Давидъ совершенно обезсилълъ и хотълъ бы только уснуть, отдохнуть. Однако Анатема хочетъ довести до конца начатое. Когда толпа окружаетъ Давида и требуетъ отъ него чудесъ, Анатема говоритъ ему, чтобы онъ сказалъ имъ, что онъ ничего не можетъ, не можетъ обратить эти камни въ хлъбы. Но этому признанію толпа не въритъ, она думаетъ, что на этотъ разъ Давидъ солгалъ имъ. Это такъ разстраиваетъ толпу, что она беретъ камни и безжалостно побиваетъ ими своего благодътеля.

Давидъ палъ; толна разбѣжалась. Анатема съ торжествомъ становится ногой на спину Давида и восклицаетъ побѣду. Но Давидъ еще не умеръ; онъ очнулся и заплетающимся языкомъ говоритъ: "вотъ я нашелъ копеечку, пойду отдамъ имъ" и съ этими словами любви къ побившимъ его онъ умираетъ.

Анатема торжествуеть надъ трупомъ Лейзера, торжествуеть вдвойнъ. По его мнънію онъ доказалъ, что любовь приводить къ безсилію и смерти, а не къ безсмертію и въчности; по его же мнънію онъ вполнъ доказалъ, что не любовь, а умъ двигаетъ жизнью. Его дьявольски умно задуманный планъ исполненъ и его умъ торжествуетъ, какъ лишнее подтвержденіе, что съ умомъ можно достигнуть всего.

Съ торжествомъ ставъ на мертваго Лейзера, Анатема удаляется отъ мертваго, сбрасываетъ съ себя принятую форму и уходить съ земли. Онъ опять идетъ къ Охраняющему входы. Но теперь онъ приходитъ туда, какъ побъдитель. Онъ увъренъ, что побъдилъ Охраняющаго, и очень удивляется, что тамъ все осталось по старому: врата остаются илотно закрытыми, Охраняющій стоитъ на своемъ мъстъ; нътъ ни трубъ, возвъщающихъ его побъду, нътъ и цвътовъ, укращающихъ побъдителя. А онъ то ждалъ того и другого. Но не встрътя ничего, онъ все таки гораздо свободнъе располагается у ногъ Охраняющаго. Однако не имъя силъ долго сдерживать себя, Анатема съ торжествомъ объявляетъ: "А знаещь? Въдь люди то сами побили Лейзера". Этимъ извъстіемъ онъ видимо хотълъ совершенно сразить Охраняю-

щаго, показать ему, какъ блестяще онъ задумалъ и выполниль плань для доказательства безсилія любви. Но каково же удивленіе, мистическій ужась и изступленіе, когда онъ слышить голось Охраняющаго, что Давидъ Лейзеръ не менње достигъ безсмертія и въчности. Выходило, что планъ Анатемы не только не осуществился, что онъ Анатема самъ оказывается побъжденнымъ. Анатема съ этимъ никакъ не хочетъ мириться и въ изступленіи кричитъ Охраняющему: "Ты лжешь". Онъ никакъ не можетъ понять, какъ ото поражение Давида привело его же къ побъдъ. Это для его великаго ума совершенно не постижимо; и онъ повторяеть: , Ты лжешь, лжешь и лжешь". Наконецъ Анатема взываеть къ Давиду Лейзеру во имя ихъ дружбы: "приди п скажи Ему, что Онъ лжетъ". Но и Давидъ Лейзеръ не является на его зовъ. И онъ однеъ въ изступлении повторяеть одно: "Ты лжешь".

Въ этомъ актъ обнаруживается вся глубина трагизма сатаны. Анатема, хотя и говорить Охраняющему, что Онъ лжеть, однако чувствуеть, что тоть говорить правду, что Давидъ Лейзеръ достигъ и безсмертія и въчности. И планъ его рухнуль; его замысель разрушенъ, какъ карточный домикъ. Умъ его вновь посрамленъ ненавистной ему любовью. Но это не все. Предъ нимъ опять встаетъ та же тайна, которую онъ хотълъ разрушить. Своимъ замысломъ онъ ни на шагъ не приблизился къ разъясненію ея. Отъ этого онъ такъ изступленно и поносить Охраняющаго.

Онъ грозить Охраняющему новыми опытами, болъе страшными чъмъ опыть съ Лейзеромъ. Но все-таки онъ остается побъжденнымъ.

Такъ, по нашему мнѣнію, задумана и осуществлена Л. Андреевымъ идея борьбы сатаны съ Вогомъ.

#### II.

Заканчивается трагедія тѣмъ, что Анатема въ паступленін хулиль Бога, говоря, что Онъ впадаеть въ ложь, и объщая землѣ новыя страшныя бъдствія. Анатема говорить, что его и на этотъ разъ обманули. Отъ этого онъ и изрыгаль такія хулы на Охраняющаго. Но правъ ли былъ Анатема, такъ представляя дѣло? Какъ смотрить самъ создатель этого произведенія? На чью сторону становится опъ? Ана-

темы или Охраняющаго? Износить ли онъ хулы на Бога, передавая, какъ Анатема ополчался на Охраняющаго, или же только объективно передаеть глубину изступленія Анатемы?

На эти вопросы въ трагедіи есть отвъты и отвъты вполнъ опредъленные. Характеромъ своего изложенія Андреевъ говорить, что Анатема былъ глубоко не правъ. Онъ правымъ считаеть Охраняющаго входы.

Своимъ опытомъ надъ Давидомъ Лейзеромъ чего хотъль добиться Анатема? Помимо доказательствъ безсилія любви и силы ума, онь хотъль къ ногамъ Охраняющаго входы привести съ собой и Лейзера—этого праведнаго человъка такимъ же возставшимъ на Бога, какимъ былъ и самъ. И онъ быль увъренъ, что достигнетъ своего. Но для достиженія этого онъ прибъжалъ къ всевозможнымъ средствамъ: запугиванью, лжи, обману, клеветъ, коварству. И все это онъ употребилъ по отношенію къ слабому человъку.

Съ цълью достигнуть намъченнаго, Апатема всъ усилія употребляль на то, чтобы оклеветать Бога и внушить Давиду мысль, что не онъ Давидъ виновенъ въ своемъ обнаружившемся безсиліи, а Богъ. Онъ, — а не кто другоп далъ ему его великую любовь. Ей, т. е. любви подчиняясь, Давидъ созвалъ отъ всвхъ четырехъ странъ міра всю глубину человвческого горя. И горе возстало на этотъ зовъ любви, на этоть божественный голось. Но когда оно пришло къ ногамъ Давида, тутъ-то и обнаружилось все безсиліе Давидовой любви. Его любовь оказалось недостаточной, чтобы осущить всю эту бездну горя. Кто виновать? Онъ-Богъ. Опъ далъ Давиду бездну любви; онъ не далъ этой безднъ силъ замънить это горе людское. Эту мысль Анатема всъми силами и старается внушить Давиду. Вторая половина пятой картины представляеть собой яркое изображение борьбы духа человъческаго съ духомъ сатаны. Сатана хочетъ, чтобы Давидъ принялъ его мысль, что онъ Давидъ обманутъ Богомъ точно такъ же, какъ и онъ Анатема. Когда Давидъ изнемогаеть отъ сознанія своего безсилія, Анатема повелительно говорить ему:

"Встань, Давидъ! Будь мужемъ предъ лицомъ великаго страха. Не ты ли призвалъ ихъ сюда? Не ты ли голосомъ любви громко воззвалъ въ безмолвіе и тьму, гдѣ почиваетъ неизреченный ужасъ? И вотъ они пришли къ тебъ съверъ и югъ, востокъ и западъ, и четырмя океанами слезъ легли у ногъ твоихъ. Встань же, Давидъ!"

II когда Лейзеръ говорить: "Что же мнъ дълать, Нулюсъ"? Анатема отвъчаеть: "Скажи имъ правду".

Однако, какую правду долженъ сказать Давидъ? Онъ долженъ сказать, что онъ, Давидъ, безсиленъ; безсиленъ вслъдствіе своей любви; а безсиленъ, потому что обманутъ. Анатема говорить ему: "Ты обманутъ, Лейзеръ, ты обманутъ, какъ и я"...

Вотъ что онъ долженъ сказать людямъ. Онъ долженъ громко крикнуть имъ, что опъ самъ обманутъ Богомъ, а потому обманулъ ихъ.

"Не обманула ли Лейзера любовь? Она сказала, я сдълаю все—и только пыль подняла по дорогъ, какъ слъпой вътеръ изъ за угла, который врывается съ шумомъ и ложится тихо".

"Выйди и скажи имъ это, и они послушають тебя", скажи имъ:

"Пойдите къ Тому, Кто далъ Давиду любовь, и спросите Его, зачъмъ Онъ обманулъ брата нашего Давида".

Вотъ чего Анатема добивается отъ Давида. Онъ долженъ возстать на Бога самъ. А это къ чему приведетъ? Да къ возмущеню и всего великаго множества собравшихся людей.

"Они поднимуть свой голось къ небу, говорить Анатема Давиду, и мы услышимъ отвъть неба, Давидъ".

Воть чего онъ добивается отъ Давида. Онъ хочеть, чтобы Давидъ самъ взбунтовался противъ Вога и увлекъ къ тому же самому и всю массу людей.

"Скажи имъ правду, и ты подымешь землю".

И наконецъ онъ добивается того, что Давидъ говорить: "Я иду, Нулюсъ. И я скажу имъ правду, я никогда не лгалъ".

Давидъ Лейзеръ уходить, чтобы сказать народу правду. И Анатема цумаетъ, что онъ скажетъ ему именно ту правду, которую онъ хотълъ бы. А поэтому въ торжествующемъ изступленіи онъ взываетъ къ Богу:

"Слушай же; возрази, если можешь! Это не дьяволъ говорить съ тобой, это не сынъ зари возвышаеть свой смъ-

лый голось—это человъкъ, это твой любимый сынъ, твоя забота, твоя любовь, твоя нъжность и гордая надежда—извивается подъ твоею иятою, какъ червь".

И какъ же Анатема недоволенъ на Давида, когда тотъ возвращается и говорить ему, что ему люди не повърили. Онъ ждалъ отъ Давида хулы на Бога; а Давидъ говорилъ ему, что онъ говорилъ людямъ о своемъ безсиліи.

И у Анатемы создается новый планъ. Планъ заставить Лейзера обмануть ожидающихъ людей. Они пришли къ нему — Лейзеру, по его же зову; [а Анатема предлагаетъ ему бъжать отъ нихъ въ пустыню и скрыться отъ нихъ.

Давидъ такъ измученъ свалившимся на него, что принимаетъ предложение Анатемы. Анатема рисуетъ предъ Давидомъ, какъ тотъ будетъ жить въ пустынъ, вдали отъ людей, отъ ихъ гръховъ чистымъ и святымъ, будетъ молиться и поститься; и ни грязь, ни проказа людскія не пристанутъ къ нему. Подъ вліяніемъ всего этого у Давида вырывается крикъ:

"Въ пустыню! Въ пустыню"!

Увлекии Давида, Анатема приводить его за городъ на берегъ моря въ какой-то тупикъ, откуда уже никуда нельзя уйти. Онъ же сдълалъ и то, что нъкоторые увидъли и узнали Давида и извъстили о томъ, гдъ Давидъ находится. И народъ огромной массой устремился къ Давиду; окружилъ его и отръзалъ всъ пути къ отступленію.

Поставивъ въ такое положение Давида, Анатема возбуждалъ противъ него народъ, внушая Давиду и самъ надменно повторяя имъ: "Прочь! Прочь"! Въ то же время Анатема всъ усилия направляетъ къ тому, чтобы возбудить самого Давида противъ народа. И когда толпа все больше и больше начинаетъ напирать на Давида, онъ внушаетъ Давиду, чтобы тотъ проклялъ собравшихся. Давидъ поднимаетъ руки. Но въ это время камни, брошенные въ него, повергаютъ его на землю.

Анатема въ изступленіи разражается адскимъ хохотомъ. По его мнѣнію, онъ хоть этимъ, а всетаки достигь своего. Давидъ проклялъ людей. Въ поднятіи рукъ Давидомъ онъ видитъ его измѣну людямъ и Богу. Вмѣсто любви Давидъ изнесъ людямъ свое проклятіе.

"А-хъ, ты побъдилъ, Давидъ. Смотри, смотри, какъ бъ-

жить проклятое тобой стадо. Ха-а. Они падають со скаль. Они бросаются въ море. Ха-а. Они топчать дътей. Это сдълаль ты, великій, могущественный Давидъ Лейзеръ. Любимый сынъ Бога—это сдълалъ ты. Ха-ха-ха".

Заключительныя слова ясно показывають, какое значеніе придаль Анатема последнимь разыгравшимся при его непосредственномь участій событіямь. Онь думаеть, что вполне достигь намеченной цели. Давидь возсталь противь людей и прокляль ихъ. Онь же, Давидь, виновень и въ томь, что люди подавили другь друга и даже детей. Воть какимь преступникомь сделался Давидь, этоть любимый Богомь сынь. Хорошь, нечего сказать, сынь Божій. И это сознаніе доставляеть ему безумную радость.

"Ахъ, куда же мнъ дъваться съ радостью моею, восилицаеть онъ. Ахъ, куда же мнъ пойти съ въстью моею для нея мало мъста на землъ. Востокъ и Западъ, Съверъ и Югъ, смотрите и слушайте—Давидъ, радующій людей, убить людьми и Богомъ"!

И, съ его точки зрънія, радоваться такъ внолив естественно. Онъ-Анатема, побъдиль не только Давида съ его любовью, но и самаго Бога, Который отвергъ теперь Давида и Самъ руками людей убилъ его.

"Слышишь ты? "Заключаеть онъ къ Богу". Возрази, если можешь".

Вотъ истинная цвль всей двятельности Анатемы по отношению къ Лейзеру. Вотъ та цвль, къ которой онъ такъ неуклонно толкалъ Давида, но вотъ и тв средства, которыя онъ употребилъ для достижения намвченнаго. По просту говоря, онъ совершенно опуталъ Давида. Положение Давида было самое тяжелое. Простому человъку бороться съ могущественнымъ духомъ едва ли подъ силу.

Но посмотримъ теперь, какъ Давидъ выдержалъ эту борьбу. И правильно ли Богъ даровалъ Давиду безсмертіе? Правъ ди былъ Анатема, когда кричалъ Охраняющему, что онъ лжетъ? Неужели же Охраняющій обманулъ Анатему, давъ безсмертіе недостойному, высохшему червяку, недостойному жизни? Или же лгалъ не Охраняющій, а Анатема, когда называлъ Давида изсохшимъ червякомъ? И въ этомъ отношеніи трагедія даеть ясный и опредъленный отвътъ.— Лгалъ Анатема на Давида, называя его безжизненнымъ чер-

вякомъ. Давидъ чрезъ всю трагедію проходитъ одинаково высокимъ въ своей любви къ людямъ и глубокой преданности къ Богу. Анатема, не смотря на всъ свои огромныя усилія, не могъ побороть слабаго человъка и возстановить его противъ Бога.

Возвратимся къ тому моменту, какъ семья Лейзера зажила богатой жизнью. Семья быстро освоилась съ своей новой жизнью. Но Давидъ ею не доволенъ. И источникъ недовольства тотъ же, что былъ и раньше. У него были дъти и онъ быль бъденъ; онъ теперь богатъ, но дътей нътъ: они умерли отъ голоданія; остался Наумъ, да и тотъ по мнѣнію докторовъ, умретъ черезъ мъсяцъ. Самъ же Давидъ] старъ. Голодъ, вошедийй даже въ его кости, требуетъ пищи; но старый желудокъ извергаетъ ее обратно. На что ему богатство! И эта мысль заставляетъ его среди богатства тосковать по бъдности. Онъ остается чужимъ богатству. И этимъ захотълъ воспользоваться Анатема. Онъ хочетъ внушить мысль о необходимости раздать свое наслъдство бъднымъ. И когда на это Давидъ сначала говоритъ:

"Корки хлъба не дали Давиду, когда онъ былъ голоденъ; ихъ ли сытостью иасыщу свой голодъ, который въ костяхъ"?—то какъ красноръчиво и убъдительно доказываетъ Анатема Давиду, что онъ долженъ роздать имущество бъднымъ. Но это онъ дълалъ затъмъ, чтобы возбудить Давида противъ Бога:

"Верни Богу, что далъ тебъ Богъ".

Однако достигь ли онъ своей цёли? Нёть. Мысль о погибшихь дётяхъ совершенно растворяеть Давида. Чрезъ любовь къ своимъ дётямъ въ немъ пробуждается не возстаніе на Бога, а любовь къ людямъ:

"Нулюсъ, да неужели ты не понялъ, говоритъ Давидъ, что уже давно я жду бъдныхъ, и голосъ ихъ въ ушахъ и сердцъ моемъ? Зови бъдныхъ сюда".

Эти слова Давида повергли Анатему въ мрачное раздумье. Онъ чувствуетъ, что не мысль о бунтъ, а любовь къ людямъ заставляетъ Давида звать бъдныхъ, и онъ мрачно прибавляетъ:

"Подумай, Давидъ, кого ты зовешь. Не обмани меня Давидъ". Давидъ говорить ему, что онъ никогда никого пе обма-

Анатема уходить, видимо, успокоенный, чтобы исполнить порученное, и не слышить онъ модитвы-размышленія, которую произносить Давидь, оставшись одинь. Въ какую ярость Анатема пришель бы, если бы услышаль, что сказаль Давидь. Но онъ не слыхаль. Не Анатемь, а Всевышнему возсылаеть Давидъ горячую благодарную модитву, прославляя Его за внушениую ему мысль.

"Духъ Вожій пронесся надо мною и волосы поднялись на голов'я моей. Аданой, Аданой! Кто, страшный, въщалъ голосомъ стараго Нулюса, когда заговорилъ онъ о моихъ маленькихъ умершихъ дътяхъ? Только стръла, пущенная изъ лука Всевышняго, такъ мътко попадаетъ въ самое сердце. Вонстину на краю бездны удержалъ ты меня и изъ когтей діавола ты вырвалъ духъ мой. На вершину горы ты поднялъ меня и міру явишь мое старое, печальное лицо. Ты повелишь—ягненокъ станетъ львомъ, ты повелишь, и яростная львица протянетъ сосцы свои, полныя силы, ты повелинь Давиду Лейзеру, побълъвшему въ тъни, безстращно подняться къ солнцу. Аданой! Аданой!"

Въ этой молитвъ излилось сердце преданнаго Богу емна. Такъ измѣнилъ Давидъ Анатемѣ съ самаго же начала. Но не обманулъ онъ его, а только далъ волю тому, что было въ немъ всегда; но чего Анатема не зналъ, или, если и зналъ, то не придавалъ ему большого значенія, думая что можно измѣнить мысли человѣка, или можно заставить его дѣйствовать по своей волѣ.

Давидь же, разъ отдавищсь охватившей его мысли, неудержимо начинаеть идти по открывшемуся для него пути. Онъ какъ бы совсемь не представляеть себе, что и четыре милліона рублей могуть распылиться и не оставить отъ себя следа. Отдаваясь чувству, онъ велить созвать верхъ берныхъ, нищихъ, озлобленныхъ, падшихъ: однимъ словомъ всехъ, кому въ какомъ бы то ни было отношеніи плохо живется; всехъ онъ зоветь и всехъ хочеть утёшить и обрадовать. Любовь положительно овладела всемъ сто существомъ. Онъ не замёчаеть того коварства, съ которымъ Анатема нёсколько разъ прерываеть монологъ Давида:

"Но всъхъ ли ты позвалъ".

Давидъ всѣхъ зоветъ: онъ не думаетъ, что можетъ не хватить и его четырехъ милліоновъ. Но вслѣдъ за Анатемой повторяетъ его заклинанія:

"Съверъ и Югъ, Востокъ и Западъ всъхъ зоветъ Давидъ".

И за то какъ же радъ Анатема, думая, что внушилъ Давиду нужную для него, Анатемы, мысль. И въ увлечении онъ цълуетъ руки Давида и мечется въ полномъ восторгъ. Онъ и вообразить себъ не можетъ, насколько далекъ Давидъ отъ его разсчетовъ.

Однако это становится яснымъ и для Анатемы въ великій день для Давида, когда его встрѣчали всѣ облагодѣтельствованые имъ.

Сначала Давидъ не хотълъ принимать всъхъ этихъ выражений признательности, потому что считалъ себя только выразптелемъ воли Всевышняго.

"Что я сдълаль такое, чтобы заслужить восторгъ и ликованіе и слезы безумной радости исторгнуть изъ глазъ? Я далъ вамъ деньги и хлъбъ—но эти деньги Всевышняго, отъ Него пришедшія и къ Нему чрезъ васъ вернувшіяся".

Анатема недоволенъ этими словами Давида; но скрываеть свое недовольство подъ упрекомъ, что Давидъ въ своемъ эгонзмѣ забылъ о людяхъ, которые ждутъ отъ Давида ласки.

Эти слова, сказанныя съ хитростью, возвращають Давида къ людямъ. Давидъ видитъ предъ собой дътей. Это приводить ему на память его маленьнихъ дътей. И его охватываетъ великій порывъ жалости сначала къ своимъ дътямъ, а потомъ и къ чужимъ.

"О мои маленькія птички, умершія на голыхъ вътвяхъ вимы! О дъти, дъточки, маленькія дъточки! я же свое вамъ отдаль, я вамъ далъ мое старое сердце, а вамъ далъ печаль и радость мою—не всю ли имъ отдалъ я душу, Нулюсъ?"

И онъ береть дътей и плачеть надъ однимъ изъ нихъ, всиоминая своихъ погибинихъ дътей.

Въ исходъ этого дия Давидъ съ женой Сурой проходить по той площади, на которой они торговали, и здъсъ Давидъ переживаетъ впечатлънія кончающагося дня. День этотъ великій: онъ далъ ему высшую радость и утъшеніе.

Охваченный этой радостью онъ совершенно не думаеть о смерти. Напротивъ, радость какъ бы наполнила его жизнью. Жизнь людей, облагодътельствованныхъ имъ, онъ считаетъ какъ бы своею и въ этомъ онъ видитъ свое безсмертіе. И эта мысль наполняетъ его глубокой благодарностью, но опять таки не къ Анатемъ, а къ Богу. Это мъсто у Андреева положительно трогательно.

"Нулюсь, смерти нъть для человъка. Какая смерть? Что такое смерть? Кто печальный выдумаль это печальное слово смерть? можеть быть она и есть, я не знаю, но я, Нулюсь, я безсмертенъ". Гдъ конецъ небу—я потерялъ его. Гдъ конецъ человъку—я потерялъ его. Я безсмертенъ: Аданой! Аданой! Да славится во въки въковъ таинственное имя Того, Кто даетъ безсмертіе человъку". "Везконечной дали временъ отдаю я духъ человъка: да живетъ безсмертно въ безсмертіи свъта, который есть жизнь. И да остановится мракъ предъ жилищемъ безсмертнаго свъта! Я счастливъ, я безсмертенъ—о Боже"!...

Предыдущей молитвы Анатема не слыхаль. Но эту молитву—славословіе онъ слышаль прекрасно: и зато въ какое изступленіе онъ впалъ.

"Имя! Имя! Ты знаешь имя Его? Ты обмануль меня? "Это ложь! О, докуда же я буду слушать этого глупца"? Мы не знаемь, что Анатема называеть въ этомъ случать ложью. Славословіе ли это, или мысль о безсмертіи. Скорте всего и то и другое. Порывъ любви, охватившій Давида, внушиль ему мысли о безсмертіи, о радости. И Анатема спъщить съ новыми заклинаніями:

"Съверъ и Югъ, Востокъ и Западъ, я зову васъ. Скоръе сюда на помощь къ Діаволу. Четырмя океанами слезъ жлыньте сюда и въ пучинъ своей схороните человъка. Сюда! Сюда"!

Онъ хочеть какъ можно скорве разбить эту въру Давида; хочеть показать ему не безсмертіе и силу, а безсиліе и смерть и твмъ дать торжество своей идеи.

И дъйствительно, на призывъ Анатемы собпрается къ Лейзеру такая масса горя людского, что Давидъ положительно приходить въ ужасъ отъ нахлынувшихъ къ нему слезъ и бъдствій людскихъ. Анатема его всъмъ этимъ уст-

рангаеть. Давидь падаеть духомъ и говорить собравшимся людямъ, что у его болье ничего нъть, что онъ такой же бъдный старый еврей, который самъ скоро умреть. Однако подъ вліяніемъ раскинутыхъ сътей Анатемы Давиду никто не върить. Всъ думають, что онъ только еще не готовъ, чтобы начать совершать великія дъла и всъ териъливо ждуть.

Успокоеніе, наступившее вмѣстѣ съ ночью, когда Давидъ больше не видитъ ни слѣпыхъ, ни хромыхъ, ни другихъ несчастныхъ, когда они больше не угнетають его своимъ видомъ, у него вопреки ожиданіямъ Анатемы вновь поднимается любовь къ людямъ, охватываеть его и выражается въ неудержимомъ порывѣ ко всѣмъ этимъ несчастнымъ. Къ нимъ онъ простираеть свои руки и зоветъ:

"Сюда! Сюда! Ко миъ! Я здъсь! Я съ вами"!

Какъ громъ, неожиданно разразившійся поражаеть человъка, такъ этотъ призывъ Давида поражаеть Анатему.

"Что! Ты ихъ зовень? Опомнись Лейзеръ. Анатема думалъ, что онъ наладилъ изм'вну и б'вгство, что духъ Давида совсъмъ уже упалъ. И вотъ въ это самое время Давидъ кричитъ ему:

"Ты понимаешь! Мы люди и мы пойдемъ вмъстъ! И мы пойдемъ вмъстъ! Сюда, братья, сюда!"

На запугиванье Анатемы Давидъ гиввно отвъчаеть:

"Молчи—ты чужой! Ты говоришь, какъ врагъ Бога и людей. Ты не знаешь ни жалости, ни пощады. Мы истомились, мы устали.—Уже и мертвые устали ждать. Сюда, и мы пойдемъ вмъстъ. Сюда!"

Анатем'й наконець удается вновь устращить Давида, показать ему его безсиліе. Давидъ ослаб'яваеть и вновь готовъ въ пустыню. Но и зд'ясь мысль о Бог'я его не покидаеть.

"Что скажеть мив Вогъ? И что я отвичу Богу? И подумайте, Нулюсь, развъ я могу теперь хоть что нибудь отвътить Вогу!"

И только соблазнительная мысль о спокойной и чистой жизни въ пустынъ заставляетъ Давида ръщиться на бъгство. И онъ бъжитъ.

Наступаеть послъдній акть жизненной трагедін Давида. Анатема напрягаеть всъ силы, чтобы жертва сдълала такъ, какъ онъ хочетъ. Какъ затравленый звърь, Давидъ оказался въ западиъ. Съ одной стороны Анатема, дерзко отгоняющи толпу, чтобы раздражить ее, а съ другой эта толпа, ожидающая отъ Давида чего то необыкновеннаго.

Давидъ окончательно падаеть подъ вліяніемъ всего этого. А между тъмъ Анатема только и твердитъ:

"Ветръть ихъ гордо! Правдою, правдою ударь ихъ Давилъ!"

Но какъ не усиливается Анатема возстановить Давида противъ людей, это ему не удается. Вмъсто гордаго слова, какъ того желаетъ Анатема, съ его устъ срываются слова любви и убъкденія.

Его последній монологь "Я вась люблю".., есть действительно крикъ любви, отдавней себя людямъ, чтобы только облегчить страданія людей. Всё уб'єжденія Давида не действують на толиу. Она раздражается противъ него и берется за камни.

Анатема пользуется этимъ моментомъ и говоритъ ему: "Прокляни ихъ, Давидъ. Они сейчасъ убьютъ тебя, скоръй!"

Давидъ поднимаетъ руки, а люди побивають его кам-

Анатема бъщенио радуется, воображая, что Давидъ проклялъ людей. А между тъмъ Давидъ, придя въ себя опять говоритъ:

"Я къ вамъ. Подожди же меня, Сура. Я сейчасъ" (п умирая Давидъ пользетъ за побившими его).

Его умъ слабъетъ; его мысли нутаются. Но послъднія его слова о томъ, что его и слъдовало побить камиями, что онъ на порогъ хочетъ посмотръть на маленькыхъ дътокъ. А послъднія его слова:

"Знаете ли, Нулюсъ, кажется, я нашелъ одну конейку. Я же говориль тебъ, Нулюсъ, взгляни въ эту бумагу... Абрамъ Хессинъ мой другъ... Абрамъ Хессинъ мой другъ.

Такимъ образомъ съ мыслыю о людяхъ съ любовыю къ нимъ онъ и умираетъ.

Мы проследили къ какимъ средствамъ прибегалъ Анатема, чтобы дать торжество своимъ планамъ и такимъ образомъ победить Охраняющаго входы. Но мы указали и на то, насколько удалось Анатеме совратить Давида Лейвера и сделать его такимъ богоборцемъ, какимъ былъ онъ самъ.

Мы видъли, что сколько усилій Анатема не дълалъ, ему не удалось вырвать изъ груди Лейзера ни любви къ людямъ, ни преданности къ Аданою. Въ своей преданности къ Богу онь ни разу не ослабъваль. Ослабъваль онъ только въ своихъ чувствахъ къ людямъ, но и то только временами и притомъ подъ вліяніемъ чаръ и внушеній Анатемы. Онъ и какъ жилъ, такъ и умеръ любящимъ и преданнымъ. Поэтому было совершенно естественнымъ, что онъ достигъ безсмертія и въчности. И Охраняющій входы нисколько не лгалъ и не обманываль, когда говориль Анатемв, что Давидь достигь безсмертія и въчности. И при этомъ это не было ожиизсохинато червяка: нътъ, смерть Лейзера была вленіемъ только переходомъ и разцвътомъ новой лучшей жизни, на той же основъ любви, которую такъ хотълъ разрушить Анатема.

## III.

Теперь необходимо перейти къ разсмотрѣнію послѣдняго, по нашему мнѣнію, наиболѣе труднаго вопроса: кого разумѣлъ Андреевъ подъ Давидомъ Лейзеромъ? Кого онъ изобразилъ подъ видомъ этого стараго еврея? Правда ли, что подъ Давидомъ Лейзеромъ онъ изобразилъ Інсуса Христа, а полъ жизнью его—жизнь и дѣло Христа? Иниціатива всего дѣла находится въ рукахъ Анатемы. Давидъ Лейзеръ является лицомъ страдательнымъ, надъ которымъ сатана задумалъ производить опыты. Отеюда выходило бы, что и Христосъ есть лицо страдательное; а дѣйствующимъ является сатана, толкнувшій Інсуса изъ Назарета на такую дѣятельность.

Одинъ средній обыватель, посмотрѣвъ на эту трагедію, говорить: "откуда это взяли, что подъ Лейзеромъ нужно разумѣть Інсуса Христа: я же, когда смотрѣль, ничего подобнаго не вилѣлъ". Къ такому выводу можно легко притти, если смотрѣть на Давида, какъ опредѣленное лицо. Если сравнить Давида съ Інсусомъ Христомъ, то сходства открыть нельзя. Давидъ Лейзеръ человѣкъ уже совсѣмъ старый, который думаеть, что ему скоро нужно будеть умереть. Его окружають жена и дѣти; теперь ихъ только двое, было раньше шестеро. Давидъ—это совершенно простой человѣкъ, который раньше торговалъ самъ, а теперь за него торгуеть

Сура и ей помогають Роза и Наумъ. Все отличее его отъ прочихъ людей въ томъ только и заключалось, что онъ никогда не ропталъ на Бога, какъ бы порой ему ии жилось тяжело. Онъ самъ такъ на себя и смотритъ. Когда Сура ему говоритъ, что онъ человъкъ особенный, онъ на это ей отвъчаетъ: "кто жъя? Ужъ не губернаторъ ли: "А когда бъднота начинаетъ одолъвать его, ожидая отъ него чего то великаго, онъ только то и дълаетъ, что повторяетъ: "у меня ничего нътъ". Онъ и бъжитъ съ Анатемой потому, что отлично сознаетъ свою слабость и безсиліе. Духовный образъ Давида совсъмъ не напоминаетъ евангельскаго Христа.

Но противъ такого заключенія можетъ быть выдвинуто такое возраженіе: пускай это такъ; пускай Давидъ Лейзеръ не похожъ на евангельскаго Христа; но, можетъ быть, Л. Андреевъ понимаетъ и евангеліе по своему, находято, чего тамъ нітъ, и не видя того, что тамъ есть.

Это возражение имъетъ свою силу и значение и вотъ почему. Н. Бердяевъ въ своей ст. "Философская истипа и интеллигентская правда" 1) отмътилъ, что русская интеллигенція весьма безцеремонно обращается съ воззрвніями различныхъ авторитетовъ: по своему усмотрънію выбираетъ одно, опускаеть другое, передаеть свободно третье, а порой и прямо таки искажаетъ чертвертое; а все это за твмъ, чтобы подъ флагомъ твхъ или иныхъ авторитетовъ провести свои взгляды. Н выходить, оть ученія того или иного авторитета не осталось и сліда, вмісто него изложена какая то отсебятина, но эта отсебятина названа именемъ выдающагося авторитета. И необразованная публика воображаеть, что она читаеть взгляды извъстнаго философскаго авторитета. Такъ безцеремонно обращаются и съ авторитетами, и съ публикой многіе изъ нов'єпшихъ учителей. Такъ воть и Л. Андреевъ не является-ли такимъ именно учителемъ, по своему передающимъ факты евангельской исторін?

Чтобы разсмотръть поставленный вопросъ, коснемся сначала не самой трагедіп, а другого его произведенія, гдъ онъ прямо говорить объ Інсусъ Христъ. Такимъ его произведеніемъ является разсказъ "Іуда Искаріотскій и другіе".

<sup>1)</sup> Ки. "Въхи", сборникъ статей о русской интеллигенціи.

На немъ мы и останавливаемся. Съ Інсусомъ этого произведенія и сравнимъ Давида Лейзера.

По изображению Л. Андреева, Інсусъ Христосъ великій Учитель. Онъ совершенно не похожъ ни на одного изъ людей. Опъ неудержимо влекся ко всёмъ обездоленнымъ и отверженнымъ. Изъ-за этого Онъ допустилъ до себя и Гуду, несмотря на то, что всъ Его предупреждали о немъ, какъ о человъкъ никуда негодномъ. Не смотря на это, Онъ всетаки сдълать его своимъ ученикомъ и даже распорядителемъ ихъ общаго имущества. А когда Іуда укралъ ивсколько динаріевъ, то всь ученики стращно возмутились и хотели расправиться съ нимъ. Но Христосъ не только удержалъ ихъ отъ этого, но даже не осудилъ Гуду, чъмъ совершеннообезоружиль своихь учениковь. Однако приблизивь его къ себъ, Інсусь не могь побъдить въ себъ той невольной антипатін, которая возбуждалась и въ немъ личностью Не смотря на всв усилія Іуды снискать его разположеніе, Інсусь всетаки оставался къ нему холоднымъ. Это чувство антипатіи особенно усилилось въ послъдніе дни, когда Іуда началь свои переговоры о предательствъ. Інсусъ чувствуеть въ немъ своего предателя и не можетъ побъдить въ себъ. отвращенія. Но Інсусь пдеть своимъ путемъ. Онъ предвидить свой конець, волнуется этимь, съ укоромъ относится къ ученикамъ, когда они не могли пободрствовать съ нимъ въ Его последнюю ночь. Онъ же предсказываеть Петру, что именно онъ то и отречется отъ Него. Такъ Андреевъ изображаеть Христа особенной личностью, идущей своею дорогой, преслъдующей свои цъли и къ нимъ идущей неуклонно. По его изображенію это совершенно особенный учитель. Между нимъ и Давидомъ Лейзоромъ въ изображений Андреева нъть сходства.

Но здёсь можеть возникнуть одно возражение и возражение сильное. Да, между Христомъ предпествующаго пронаведения и Давидомъ последующаго неть видимаго еходства. Но за то между Іудой и Анатемой сходство есть. Іуда есть не больше какъ набросокъ, эскизъ для последующей картины, которую развернулъ Андреевъ въ своемъ произведени въ лице Анатемы. Вибипость Іуды напоминаетъ внешность Анатемы. Іуда такой же безпокойный, вечно мятущийся, рыщущий по городамъ и весямъ, какъ Анатема по

свъту. Онъ лгунъ, обманщикъ, воръ, какъ и Анатема. Онъ такъ же, какъ и Анатема, носитъ свою идею и ее осуществляеть. Всѣ эти качества Андреевъ въ Анатемъ только развернулъ и сдълалъ весьма выпуклыми.

Если такое сходство замъчается между Іудою и Анатемою, то нътъ ли подобнаго сходства между Інсусомъ Христомъ и Давидомъ Лейзеромъ. Въдь въ существъ дъла и въ произведении Андреева . Іуда Искаріотскій пинціаторомъ всей великой драмы, разыгравшейся съ Христомъ, является Іуда. Іуда замыслиль предательство; онъ привель его въ исполнение; и такимъ образомъ подвелъ Христа подъ страданія. Мысль о томъ, что Христосъ шелъ своимъ путемъ, у Андреева очерчена далеко неясно. Яснъе очерчена мысль, что Христосъ хотвлъ привлечъ къ себъ всъхъ, даже самыхъ отверженныхъ; но лучшіе люди, каковы книжки и фарисеи, распяли его, а другіе лучшіе люди, каковыми были его ученики, тъ оставили его и попрятались. Худшіе же непстово кричали: "Расини его". Изъ всего этого можно вывести, если не мысль объ Інсусъ, какъ о неудачномъ Учичель, то, по крайней мърь, мысль о томъ, что такимъ негоднымъ людямъ, какими оказались всв, и проповъдывать не стоило. По крайней мъръ, Іуда эту мысль и выражаеть, продавъ своего Учителя. Гуда оказался самымъ искреннимъ: онъ толкнулъ Христа на страданія; онъ же самъ и послъдоваль за нимъ одинъ изъ всёхъ людей, предавъ себя смерти. Воть мысли, которыя Андреевъ вложиль Іуді въ последнія мгновенія его жизни. Такимъ образомъ и въ "Туде Искаріотскомъ" образъ Інсуса Христа затемняется образомъ Іуды. И не случилось ли, что образъ Іуды Андреевъ возвеличиль до образа Анатемы, а образъ Інсуса Христа умалилъ до образа Давида Лейзера?

Такія двойственныя мысли приходять въ голову, когда читаещь и сопоставляещь эти два произведенія. Но такой двойственности не получится, если читать одну только "Анатему". При чтеніи одной трагедін впечатлівніе получается боліве опреділеннос. Правда, Давидь Лейзеръ изображень старикомъ, окруженнымъ семьей, собирающимся умирать, т. е. простымъ старымъ евреемъ, который только тімъ и прославился, что раздалъ свое наслідство; и самъ онъ на себя смотритъ, какъ на самаго обыкновеннаго человіта. Но

если читать нъкоторыя сцены изъ "Анатемы", то невольно бросается въ глаза ихъ сходство съ нъкоторыми евангельскими повъствованіями. Въ этомъ отношеніи наиболье характерной является сцена встрычи, устроенная Давиду Лейзеру съ городскими бъдняками посль того, какъ онъ объявиль имъ свое рышеніе раздать свое наслыдство.

Собрадась огромная толна бъдняковъ, которая ръшила достойно чествовать своего благодътеля. Здъсь собрадись самые разнообразные люди: ремесленники, торговцы, старые знакомые Давида, пьяницы, женщины и дъти, музыканты и шарманщики. И всъ они охвачены однимъ чувствомъ: достойно чествовать Давида. Наконецъ, изъ за поворота появляется Давидъ въ сопровождении Анатемы.

"Среди ожидающихъ волненіе и тревога; музыканты бросаются къ своимъ инструментамъ, женщины собираютъ играющихъ дѣтей. Крики: идетъ, идетъ! Зовы: Мойше, Петя, Сарра.

"Веселье, крики, смѣхъ, дѣти лѣзутъ впередъ, кто-то плачетъ, многіе мгновенно протягиваютъ руки къ Давиду. И среди хаоса веселыхъ звуковъ медленно движется Давидъ. Толпа разступается на пути его, многіе бросаютъ вѣтви и постилаютъ свои одежды, женщины срывають повязки съ головы и бросаютъ къ его ногамъ на пыльную дорогу".

Далъе одинъ изъ встръчающихъ говоритъ Давиду: "вотъ люди, которыхъ ты сдълалъ счастливыми, привътствуютъ тебя и ностилаютъ одежды на твоемъ пути, ибо велика ихъ любовь и не вмъщается въ груди радость".

Для Христіанина, для котораго входъ Інсуса Христа въ Іерусалимъ является однимъ изъ величайшихъ событій Евангельской исторіи, развѣ не бросается въ глаза близкое сходство не только въ характерѣ, но и въ выраженіяхъ между обѣими встрѣчами? Сходство представляется близкимъ.

Дале, слова, съ которыми обращается Давидъ къ собравшимся для встречи, напоминають собой слова Христа. Давидъ говорить:

"Что я сдълалъ такое, чтобы заслужить восторгъ и ликованіе и слезы безумной радости исторгнуть изъ глазъ? Я далъ вамъ деньги и хлъбъ"...

Нъкогда и Христосъ обратился къ собравнимся съ по-

добнымъ же упрекомъ: "вы вли хлъбъ и насытились" (Еванг. Ioaн. VI, 26), когда они послъ насыщенія ихъ хлъбами хотвли силою схватить Інсуса и объявить Его царемъ.

А эта сцена съ благословеніями дівтей, случившимся въ тотъ же знаменательный день, или сцена съ молодой женщиной, обиженной другими людьми и пришедшей искать утвшенія у Давида, развів эти сцены не напоминають подобныхъ событій изъ евангельской исторіи?

Это впечатленіе еще более усиливается на сцене въ зависимости отъ того грима, который придають играющіе некоторымь лицамь, какъ, напр., жене Давида Суре: молодой женщине, обиженной другими, и страннику. Эти лица напоминають Божію Матерь, Марію Магдалину и Іоанна Крестителя. Такое впечатленіе все более и более усиливается, когда читаешь или смотришь на сцене указанныя картины. И пишущему эти строки самому пришлось наблюдать, какъ некоторые зрители среди представленія съ гневомъ поднимались и уходили изъ театра, громко захлопывая за собою двери среди всеобщаго вниманія.

Такія впечатлівнія приходится выносить изъ самой трагедін, будеть ли то чтеніе ся, или театральное представленіе. А отсюда сами собой сліздують и выводы. Картины взяты изъ жизни Христа. Значить, и подъ Давидомъ изображень не кто иной, а именно Христосъ. Л. Андреевъ въ своей трагедін выводить Христа. Такой выводъ направинвается невольно и съ нимъ приходится считаться.

Но тогда само собою слъдують и новые выводы. Если подъ Давидомъ изображенъ Христосъ, то значить авторъ трагедіи хотыль изобразить Его совершенно простымъ человъюмъ, который только тымь и отличался отъ другихъ, что проникнуть быль къ нимъ великою любовью. Давида необыкновеннымъ сдълали же сами люди, и эти же люди его и развъичали, побивъ его камнями. Значитъ, Христосъ былъ только народнымъ идеаломъ; и когда народъ въ этомъ идеалъ разочаровался, то самъ же и обрушился на Него съ ужасающимъ гнъвомъ. Воть какія слъдствія вытекаютъ, если на Давида смотръть, какъ на образъ Христа.

Но здвеь самъ собой напрашивается и повый вопросъ, если Христосъ простой человъкъ, то какъ создалась о немъ слава, какъ чудотворцъ, нецълителъ больныхъ и воскреси-

тель мертвыхь? Да такимъ же образомъ, какъ и Давидъ сталь въ глазахъ народа чудотворцемъ, инкогда не дълавин ничего подобнаго. Все это сдълали не дъла, а молва. Сначала никто не думалъ о Давидъ, какъ о какомъ то особенномъ человъкъ. Для всъхъ Давидъ былъ хорошо извъстенъ по своей прошлой жизни, чтобы о немъ думать что либо иное. Но вотъ на сцену является странникъ и приносить о Давидъ нъчто совершенно иное. О Давидъ странникъ говоритъ: "онъ миръ и счастье принесъ на землю, и уже вся земля знаетъ о немъ". Тотъ же странникъ говоритъ и тъмъ внушаетъ своимъ слушателямъ новую мысль:

"Правда ли, что вашъ Давидъ исцълилъ женщину, у которой была неизлъчимая болъзнь, и она уже умирала?" Хессинъ отвъчаетъ: "иътъ, это неправда".

Странникъ: Правда ли, что Давидъ возвратилъ зрвніе человѣку, который былъ слѣпъ отъ рожденія?"

Хессинъ: "Это неправда. Кто-то обманулъ людей, которые непохожи на насъ. Только Богъ можетъ творить чудеса".

Хессинъ опровергаетъ странника, доказывая, что только Богъ можетъ творить чудеса. Но слова странника пали на подготовленную почву. И уже Безкрайній, Пурикесъ, Полный начинають говорить, что Давидъ необыкновенный человъкъ. Кто изъ обыкновенныхъ людей, говоритъ Сонка, станеть бросать въ людей деньгами, какъ въ собакъ камнями. Нъть, Давидъ необыкновенный человъкъ. Вто такъ дъйствуеть на всвхъ, что не только Сура, но и Самъ Хессинъ, раньше опровергавшій странника, въ концѣ концовъвмѣстѣ съ другими начинаетъ думать и говорить, Давидъ не простой человъкъ.-Давидъ никому не возвратилъ эрънія; а между тъмъ къ нему издалека пришли толпы слъпыхъ, чая отъ него возвращенія зрвнія.—Давидъ никого не воскресиль; но пораженныя горемь матери несли къ нему своихъ умершихъ дътей, желая, чтобы онъ воскресилъ ихъ. У пишущаго эти строки у самаго невольно ноднималось чувствовозмущенія, когда онъ слушаль бесёду на сценё странника съ Хессиномъ. Ясно представлялось, какъ можно легкомысленно опровергнуть Евангельскую исторію, объясняя всв чудеса Христа одною только молвою, молвой о такихъ дълахъ, которыя пикто никогда не совершалъ.

И не хорошо сдълалъ Л. Андреевъ, если свои личныя взгляды на нъкоторыя событія Евангельской исторіи изложилъ въ такой формъ. Такая именно форма гораздо хуже любого самаго отрицательнаго сочиненія, созданнаго въ тиши кабинета, даже хуже формы литературнаго произведенія. Тамъ съ отрицательнымъ воззраніемъ могуть познакомиться только дюди образованные, которые сами могуть критически отнестись къ читаемому. Здъсь же, благодаря представленіямъ, съ воззръніями знакомятся не отдъльныя личности, а сразу цълыя сотни и даже тысячи и при томъ такихъ людей, многіе изъ которыхъ не въ состояніп разобраться въ томъ, что они слышать и видять. Но даже, если Л. Андреевь и не хотълъ изображать подъ Лейзеромъ Христа, а только, легкомысленно воспользовался поправившейся картиной, то и въ такомъ случаъ вредъ остается все тъмъ же. И благодаря этому, Л. Андреевъ затемнилъ ть большія достоинства, которыми отличается его произведеніе въ другихъ отношеніяхъ. Мысль о томъ, что здъсь говорить не старый еврей, обысновенный человъкъ, а Христосъ, положительно затемняетъ нъкоторыя мысли, которыя высказываеть Давидъ. Пьеса была бы положительно хороша и цълостиа, если бы не было сцены встръчи, не было бы благословенія дітей или этой сцены съ падшей женщиной; тъмъ болбе, что эта последняя сцена какъ то мало вяжется со всвии остальными и нехудожественио нарисована: женщину обидъли люди, а она приходить просить у Давида не нравственнаго утвиненія, а денегь. Всв эти сцены прибавляють мало характернаго въ исторію той борьбы, которая развертывается предъ глазами зрителей. Ихъ можно было бы безъ ущерба опустить. Везъ нихъ самая трагедія, по нашему мивнію, вынграла бы въ цвлостности и выпуклости развиваемой иден.

Д. Брянцевъ.





## метяфизическое ученіе о душѣ у Лейбница и Гербарта.

(Окончаніе \*).

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

Гербартова теорія представленія и чувства.

Противники Гербарта, стоящіе на кантіанской и неокантіанской точкі зрівнія, напримірть, Dr. Ostermann, осудили его психологическую теорію за то, что апперцептивный процессь въ истолкованіи Гербарта, якобы, ничто иное, какъ особаго рода психическій механизмъ, при посредсвів котораго представленія—эти единицы душевной жизни соединяются по чисто механическимъ законамъ. Гербарть, говорять они, вычеркнулъ "Я" изъ апперцептивнаго процесса, который и сталъ поэтому мертвымъ механизмомъ.

Прежде чъмъ становиться на ту или другую сторону, слъдуеть посмотръть на правильномъ ли пути стоить критика, иммапентна ли она. И туть оказывается, что для того, чтобы правильно понять теорію Гербарта, отнюдь ни ее нельзя сопоставлять съ ученіемъ Канта, ни самимъ становиться на точку зрънія послъдняго. Гербартъ совершенно оставляеть въ сторонъ доктрину трансцедентальнаго "едо" и трансцедентальной свободы, какъ не имъющія никакого значенія и даже прямо препятствующія пониманію психологическаго процесса 1). Онъ прямо утверждаеть, что "Локкъ и Лейбницъ въ психологіи оба находились на лучіцемъ пу-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 6 за 1910 годъ.

<sup>1)</sup> CM. Psychologie als Wissenschaft. I Th., B. V. S. 199.

ти, чъмъ тотъ, по которому повели насъ далъе Вольфъ и Кантъ 1)". Поэтому критика, берущая за основание учение Канта, а не Лейбница, не можетъ надъяться на успъхъ.

Если же мы положимъ въ основу пониманія психологін Гербарта, не смущаясь его механической терминологіей, которая не можетъ считаться вполив адэкватнымъ выраженіемъ скрытыхъ за нею фактовъ и ихъ теоріи 2), противоноложную этой терминологіи концепцію организма, заключающуюся, какъ мы уже показали, въ монадологіи Лейбница, то надо надъяться, что тотъ путь, которымъ шелъ Гербартъ, окажется единственнымь, гдф "Я" можеть найти свою наивысшую и наплучшую реализацію. Что эта концепція не чужда ему на самомъ дълъ, это видно изъ его описанія нравственнаго самоконтроля. "Чисто нравственное самообузданіе, ръшительное, однообразное во всякомъ дъйствін и допущеніи, какъ можно больше воздерживающееся отъ низшихъ интересовъ и желаній, есть идеалъ, который можно назвать психическими организмомь, потому что къ нему относится такая связь и субординація представленій, которая не только была бы непремённо цёлесообразной какь въ самыхъ малыхъ, такъ и въ самыхъ большихъ связяхъ, но и была бы способна цълесообразно усвоивать всъ вновь привходящія внышнія впечатльнія" в). Правда, что только идеальному нравственному самообузданію Гербарть даеть названіе психического организма, но жизнь представленія, идеаль которой есть организмъ, должна имъть сама по себъ природу организма.

Если же это истолкованіе исходной точки теоріи Гербарта върно, то вмъсть съ тъмъ падають и обвиненія критики въ томъ, что онъ сдълалъ невозможнымъ какое бы то ни было развитіе души. Было бы крайне неосновательно полагать, что Гербартъ своими абстрактными, отрицательными опредъленіями души, совершенно отдълилъ се отъ ея представленій. Абстракція не есть дъйствительное отдъленіс; и душа у него, какъ и у Лейбинца, съ того момента, какъ входить въ условія пространства и времени, живеть исключительно въ своихъ представленіяхъ и неотдъ-

<sup>1)</sup> Herbart. Samm. Werke. B V. S. 13.

<sup>2)</sup> См. ibidem, p. 325-326, § 40; ср. также стр. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Herbart, Sämm, Werke; B. V. S. 165.

лима отъ нихъ. Что эта концепція присуща Гербарту, это доказывается слідующимъ мівстомъ изъ его "Lehrbuch zur Psychologie": "Заблужденіемъ идеализма было противоположеніе "Я" тому, что есть "не-Я" (діятельности представленія—представляемому), какъ будто вещи съ самаго начала были исполнены отрицаніемъ "Я". Въ такомъ случать инкогда бы не возникли "Ты" и "Онъ", никогда бы не была познана никакая другая личность, кроміт своей собственной" 1). И та "живость представлія, которая въ его задержкть образуеть то, въ чемъ мы познаемъ себя самихъ, въ то время какъ всть внішнія опреділенія для нашего "Я" оказываются случайными,—эта живость принадлежитъ душіть" 2). "Единство этой души есть глубочайшее основаніе, по которому въ нашемъ представленіи является то единство, котораго мы потомъ не находимъ въ представляемомъ" 3).

По своему происхождению представления суть самосохрапенія души. Предположимъ себъ, что въ темную ночь мы проходимъ по глухому переулку и вдругъ совершенно неожиданно ударяемся объ что-то твердое. Оказывается, что то была каменная стьна, которая стояла на нашемъ пути и тенерь "дала почувствовать" намъ свою твердость. Но какимъ образомъ это могло произойти? Что она, такъ сказать, для этого дълала? Да просто-стояла на своемъ мъстъ и все время оставалась сама собою, т. е. твердою, каменной стъной. Она только, такъ сказать, сохраняла саму себя. Если бы она не обнаружила этого самосохраненія, т. е. если бы она не останась твердой, каменной ствной, то мы, тивъ ее на пути, и не почувствовали бы ея твердости. Мы тогда совершенно свободно прошли бы мимо-такъ, какъ будто этой ствны совершенно и не было бы. Но если бы это произонию, то самое существование стыны пришлось бы признать нарушеннымъ; тогда принцюсь бы признать, что наше твло въ данномъ случав нарушило твердость камня. Однако этого нарушенія не произошло, каменная стіна дала почувствовать свою твердость. А причиной всего этого было только то, что ствна оставалась ствной, т. е. сохраняла ненарушимымъ свое качество. Такимъ образомъ, твердость ка-

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 137, см. также стр. 83-84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem.

<sup>8)</sup> lbidem, p. 136.

менной стъны можеть быть разсматриваема какъ обпаруженіе самосохраненія этой стыны противъ грозившаго ей извнъ нарушенія. Въ данномъ случав такимъ нарушеніемъ угрожало ей наше твло, и по поводу этого-то именно нарушенія и обнаружилась твердость камня, сохранявшаго свое качество. Предположимъ теперь, что, подойдя къ стънъ, мы ударили по ней палкой: вм'вств съ этимъ, конечно долженъ быль раздаться глухой звукь. Этоть звукь можно точно также разсматривать, какъ обнаружение самосохранения ствны, потому что, если бы въ моментъ взмаха палкой ствна перестана существовать, то никакого удара и не послышалось бы. Изъ приведенныхъ примъровъ 1) видно, что самосохраненіе вещи можеть обнаружиться различнымь образомъ. "Актъ самосохраненія такъ же прость, какъ и сущность, которая себя сохраняеть. Но вмъсть съ тымь существуеть нѣсколькихъ безконечное разнообразіе такихъ они различаются по нарушеніямъ. Сообразно съ этимъ, представленій и ихъ безконечно сложное разнообразіе сочетаніе не заключаеть въ себ'в никакой трудности" 2). Такъ какъ вся жизнь души, по Гербарту, протекаеть подъ формою представленій и ихъ различныхъ состояній, то, чтобы понять ее, необходимо уяснить себъ ихъ взаимоотношенія. Начнемъ съ примъра. Всякій, хотя бы небольшой, любитель музыки знаеть, какъ непріятно, когда во время слушанія какой-нибудь арін вдругь начнется передвиганіе стульевь, шелесть афици или тихій разговорь. Все это мъщаеть слушать музыку. Звукъ арін, шелесть афишь и разговорь-все это такія представленія, которыя трудно уживаются между собою, постоянно мъщають другь другу и, взаимно цругь друга затемняють: разговорь мешаеть слушать мувыку, а музыка въ свою очередь, мешаетъ разговору. Такія представленія, взаимно другь друга затемняющія, называются противоположными. Противоположныя представленія обыкновенно припадлежать къ одной и той же группъ ощущеній. Во время взаимнаго стісненія противоположныхъ представленій напбол'ве страдають самыя слабыя. Они пног-

<sup>1)</sup> Примъры, какъ эти, такъ и послъдующіе заимствованы частью у Гербарта, а частью у А. Нечаева ("Образованіе" за 1895 г., кн. 1—3).
2) Ibidem p. 110.

да до того стесняются представленіями сильнейшими, что даже совершенно перестають сознаваться нами, или, говоря языкомъ Гербарта, цъликомъ погружаются за порогъ сознанія. (Schwelle des Bewusstseins) 1). Для примъра укажемъ хотя бы на то, что, проходя по шумной улиць, мы совершенно не слышимъ собственныхъ шаговъ. "Но если извъстная степень противоположности можеть произвести полное затемивніе объекта, то меньшая противоположность будеть имвть своимъ слъдствіемъ только частное затемньніе. Это частное затмъніе допускаеть еще пъкоторую степень представливанія<sup>2</sup>). "Легко понимаемымъ метафизическимъ основаніемъ, по которому противоположныя представленія сопротивляются другь другу, служить единство души, самосохраненіями которой они являются" в). Душа, функціонируя, какъ дъятельность представленія въ извъстномъ направленіи, стремится и продолжать существовать въ данной своей модификаціи.

"Что же происходить оть даннаго сопротивленія? Совсъмъ ли уничтожаются представленія или отчасти? Или, не смотря на сопротивленіе, они остаются неизм'єнными? Но уничтоженныя представленія все равно, что совсвить не существують. Съ другой стороны, если бы, не смотря на взаимное нарушение, они оставались совершенно неизмъняемыми, то ни одно изъ нихъ не могло бы вытёсняться другимъ, что мы однако наблюдаемъ въ себъ каждую минуту. Наконецъ, если бы представляемое въ каждомъ представленіи измънялось благодаря своему сопротивленію, то изъ этого вышло бы не болже того, что измжненное представляемое существовало какъ бы съ начала. Слъдовательно, представдиваніе должно понижаться, не уничтожаясь. Это значить, что дъйствительное представливание превращается въ стремленіе къ представливанію (Streben vorzustellen)" 4). "Это проливаеть неожиданный свъть на два въ высшей степени важныхъ психическихъ феномена—память и волю"5). "Уже с мое выраженіе показываеть, что какь только исчезаеть прёиятствіе, представленіе снова поднимается, въ силу своего

<sup>1)</sup> Psychologie als Wissenschaft I Th, B. V, S. 341.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 324.

<sup>8)</sup> Herbart. Sämm. Werke. B. V, S. 21.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 16.

<sup>5)</sup> Psychologie als Wissenschaft. 1 Th., S. 319.

собственнаго стремленія" і). Въ этомъ и заключается возможность воспроизведенія.

"Представленія не противоположныя, какъ звукъ и цвѣть, поскольку они сходятся не задерживаясь, образують комплексъ (compliciren sich); представленія противоположныя поскольку они сходясь не испытывають задержки-ни чужой случайной, ни взаимной, неизбъжной—сливаются (verschmelzen). Соединенія могуть быть полными, сліянія же по своей природъ всегда не полны. Замъчательными примърами такихъсоединеній, которыя, по крайней мфрь отчасти и приблизительно, являются полными, служать представленія вещи сь нъсколькими признаками и словъ, какъ знаковъ мыслей. Последнія, т. е. мысли и слова, такъ тесно связаны въ родномъ языкъ, что кажется, будто мыслять посредствомъ словъ" 2). "Среди сліяній нужно различать два рода: сліянія до и посль задержки. Прежде всего ясно, что, вслъдствіе единства души, все, что взаимно не сопротивляется, должно стать одной интенсивной единицей. Отсюда сліяніе послів задержки. Тв противоположныя представленія, задержка которыхъ пронвошла, сливаются именно такъ, какъ будто бы теперь они уже болве не задерживаются... Оть этого отличается сліяніе до задержки. Оно зависить оть извъстной степени однородности представленій и не можеть им'ять м'ясто при представленіяхъ вполнъ противоположныхъ" в). Въ немъ заключается принципъ эстетическихъ сужденій 4).

"То, что соединяется или сливается отъ и всколькихъ представленій, даеть ціблостную силу (Totalkraft), такъ что ради связи и чрезвычайно слабое представление можеть оставатьтамъ" 5). Это содержить ся въ сознанін и дъйствовать въ себъ основание учения объ опосредствованныхъ воспроизведеніяхъ, которыя по обычному взгляду производятся ассоціаціей представленій. Какъ только какое-либо новое воспріятіе оттъсняеть все, что только ни дано въ сознанін противоположнаго прежнему однородному представденію, последнее тотчась само собою восходить надъ по-

<sup>1)</sup> Herbart. Sämm. Werke. B. V, S. 16.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 21.

<sup>8)</sup> Psychologie als Wissenschaft, I Th., S. 378-379.
4) Herbart. Sämm. Werke. B. V, S. 30.

<sup>5)</sup> Ibidem, p. 21-22.

рогомъ сознанія и восходя будеть стараться поднять вмѣстѣ съ собю то, что связано съ нимъ при помощи какихъ либо сліяній и соединеній 1). Такія воспроизводящія представленія Гербартъ называеть "пособіями" (Hülfe).

"Уже изъ предшествующаго можно отчасти узнать, что, послътого какъ замътное множество представлений дано уже въ разныхъ связяхъ, каждое новое воспріятіе должно действовать какъ раздраженіе, которымъ одно задерживается, другое вызывается и усиливается, продолжающіеся ряды нарушаются или приходять въ движеніе, и возбуждаются ть или другія душевныя состоянія. Эти явленія становятся болве сложными, если (какъ обыкновенно) новое воспріятіе само заключаетъ въ себф нфчто разнообразное, которое одновременно содержится въ нъсколькихъ связяхъ и рядахъ и даеть толчекъ, понуждающій ихъ къ новымъ задержкамъ или сліяніямъ. При этомъ новое воспріятіе усвояется прежнимъ представленіямъ хотя и такимъ способомъ, при которомъ оно (послъ того какъ нервое раздражение сдълало, что могло) должно оказаться порядочно страдающимъ, потому что прежнія представленія, уже вслідствіе взаимныхъ связей, являются въ дальнъйшемъ болбе напряженными, чъмъ только что пришедшія единичныя.

Но если уже образованы очень напряженныя, очень многочисленныя соединенія к сліянія, то внутри (im Innern) можеть повториться то же самое отношение, которое только что было признано между прежними представленіями и повыми воспріятіями. Волье слабыя представленія, выступая въ сознаніи по какому бы то ни было закону, действують какъ раздраженія на указанныя массы представленій и точно такъ же принимаются и усвояются (апперципируются) ими, какъ это происходить при новыхъ чувственныхъ впечатлъніяхъ. Поэтому, впутреннее воспріятіе аналогично вифпинему. Здась еще нать рачи о самосознании, хотя оно весьма часто связывается съ этимъ. Въ сказанномъ уже заключается то, что подтверждается опытомъ,--именно, что внутреннее воспріятіе пикогда не бываетъ пассивнымъ схватываніемъ, но всегда (хотя бы и противъ воли)-активнымъ пониманіемъ. Вмѣсто того, чтобы быть готовыми восходить и погружаться

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 24; ep. Psychologie, als Wissenschaft, 1 Th,. S. 433.

по собственнымъ законамъ, апперциппрованныя представленія прерываются въ своихъ движеніяхъ болѣе сильными массами, которыя отгоняють противоположное имъ, хотя оно могло восходить, и останавливають, сливая съ собою, однородное имъ, хотя оно должно было погружаться" 1).

Эту теорію взаимодійствія представленій Hayward подвергаеть строгой критикь, "Сосуществование ощущений не есть факть первоначальный, отъ котораго можно отправляться въ теоріи ассоціаціи представленій или идей; напротивъ, есть предметъ, требующій объяспенія, есть собственная проблема психологического изследованія въ анализъ нашей чувственности. Съ сосуществованіемъ ощущеній уже дана вся внъшняя, матеріальная, чувственная связность; и принявши ее даромъ, въ теоріи "современности ощущеній нан представленій",-мы уже минули настоящую задачу науки о духъ въ отдълъ ощущеній. Такой промахъ анализа въ психологіи Гербарта объясняется единственно фальшивымъ пониманіемъ духовной современности. Если есть какая нибудь действительная "современность", то она можеть быть только современностію тахъ комплексовъ чувственныхъ качествъ, какіе мы называемъ внешними вещами. Эта реальная современность есть дело опыта, дело нашего убежденія, что то, что существовало для насъ последовательно пли является современнымъ, сложнымъ, только въ анализъ, -существуеть вив нашего духа какъ современное въ строгомъ смыслъ, какъ дъйствительные элементы протяженныхъ, матеріальных субстанцій. Такое убъжденіе, сопровождающее постоянно наши чувственныя наблюденія, наши вибшнія перцепцін, конечно, и даеть, по изв'ястному закону, этоть призракъ дъйствительной современности, не наблюдаемыхъ вещей, а самыхъ ощущений или представлений. Потому что, руководствуясь природою духовныхъ явленій, какъ вещей непротяженныхъ, мы не можемъ допустить, чтобы чувства нашего духа находились на разстояпін другь оть друга, или вь такой близости другь къ другу, въ какой находится реальныя части матеріальных субстанцій. Кто говорить объ отдывныхъ современныхъ представленіяхъ, которыя ожидають случая войти между собою въ какую нибудь комбина-

<sup>1)</sup> Herbart, Lehrbuch zur Psychologie, Sämm, Werke, B. V. S. 32—33; cp. Psychologie als Wisserschaft; II Th., B. VI, S. 188—196.

цію, тоть, правда, можеть прикрывать грубость такихъ понятій предположеніемъ метафизической субстанціи, которая, давая имъ опору, закрываеть такимъ образомъ ихъ сосуществованіе. Но индуктивная наука не пускается въ область метафизики, и современность отдёльныхъ представленій остается для нея реальнымъ существованіемъ ихъ другъ подлѣ друга или на разстояніи другъ отъ друга, т. е. полнымъ противоръчіемъ ихъ природѣ какъ вещей непротяженныхъ. Поэтому, въ анализѣ тѣхъ самыхъ ощущеній, которыя кажутся сосуществующими другъ съ другомъ, мы должиы открыть работу ассоціаціи, превращающей реальную послѣдовательность ощущеній въ ихъ кажущуюся современность.

Сліяніе представленій одинаковыхъ, разнородныхъ и противоположныхъ есть выражение возрастающей относительной сложности преемственныхъ перцепцій и идей, по закону смежности (для "разнородныхъ"), по закону сходства (для "одинаковыхъ"), по закону сложной ассоціаціи (для "противоположныхъ"). Кромъ этого простого факта существованія сложныхъ чувствъ, открывающаго поле психологическому анализу, и этихъ законовъ, которыми дается это духовное сосуществование, -- сліяние не выражаеть ровно ничего. Вмисто того, чтобъ объяснять намъ законы воспроизведенія, -какъ этого желаетъ психологія Гербарта, оно само впервые объясняется изъ этихъ законовъ. Принимая сліяніе какъ факть, не требующій дальнайшаго объясненія, мы далаемъ здъсь такую же методическую ощибку, какъ и въ предыдущемъ предположени первоначальной современности ощущеній. Если въ последнемъ случае мы предупредили исихологическій анализь вившнихь перцепцій: то предположеніемъ сліянія, какъ простъйшаго, и лежащаго въ основъ всего воспроизведенія факта, мы просмотрыли пастоящую задачу психологического анализа напинхъ сложныхъ идей, духовныхъ волненій и воли $^{(-1)}$ .

"Насколько душа (Seele) представляеть, она можеть быть названа интеллектомъ (Geist) и сердцемъ (Gemüth), поскольку она чувствуетъ и желаетъ. Но сердце обитаетъ въ умъ, или чувствованія и желанія суть ближе всего состоя-

<sup>1)</sup> Hayward. The Critics of Herbartianism. London. 1903; р. 153—155; ср. проф. М. М. Тронцкій. Нъмецкая психологія. Москва 1867; стр. 510—511.

нія представленій" <sup>1</sup>). Такимъ образомъ, по Гербарту, душа можетъ функціонировать, какъ интеллекть и какъ чувство, но послідняя функція зависить оть первой. Безъ представленія, т. е. безъ познанія не можетъ быть чувства. Невоспитанный человіжь мен'я способень къ чувству, чізмъ человікь воспитанный. Возникновеніе чувства Гербартъ объясняетъ слівдующимъ образомъ.

Предположимъ, что "соединеніе представленій  $\alpha+\alpha$  воспроизводится посредствомъ новаго воспріятія, однороднаго съ а. Между тъмъ какъ вслъдствіе своей связи съ а, выступаеть и а, въ сознаніи является противоноложное ему представленіе 3. Такимъ образомъ а въ одно и то же время (zugleich) и стремится вверхъ и задерживается; въ этомъ стъсненін и заключается м'встопребываніе непріятнаго чувства" 2). "Мъсто преиятствія часто заступаеть простой недостатокъ въ обычномъ окружающемъ. Если ряду представленій a, b, c, d, e, соотвътствуеть рядъ интупцій a, b, c, e, въ которомъ отсутствуеть d, то последняго будеть не доставать, потому что прочія представленія не бывають при этомъ въ состояніи возстановить степень незадержанной ясности, въ которой было слито съ ними d. Недоставаніе становится тоской, если рядъ a, b, cd, e достаточно напряженъ и духъ углубленъ въ него" в). Противоположнымъ случаемъ будетъ, когда представленіе, выступая при помощи собственной сплы, (въ случав воспроизведенія) вмъсть съ этимъ вызывается пъсколькими пособіями (Hülfe). Такь какь каждое изъ пособій собственную мфру времени, въ которомъ дъйствуетъ, они могуть другь друга усиливать, но не ускорять и слудовательно, восходящее движение происходить со скоростью наибольшею между несколькими, вместь выступающими, но ему вмъсть съ тъмъ благопріятствують всъ остальныя. Это благопріятствованіе есть опредъленіе того, что происходить въ сознаніи, но ни въ коемъ случав не опредъленіе чего нибудь представляемаго; слъдовательно его можно назвать чувствомъ; безъ сомнънія это-чувство удовольствія" і). Оно не является ни опредъленіемъ представляемаго объекта, ни

<sup>1)</sup> Herbart, Sämm, Werke, B. V, S. 29.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 31.

<sup>8)</sup> Ibidem, p. 153.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 31--32.

опредъленіемъ движенія представленія, какъ такового. Это просто опредъление того, что находится въ движении, т. е. это опредъленіе, видъ или состояніе представленія, какъ мы его понимаемъ. Это особое состояніе активной дущи. Мы можемъ разсмотръть понятіе "пособія, благопріятствованія" въ терминахъ собственнаго объясненія Гербарта. Пусть А есть представленіе, которое подвигается въ сознаніе черезъ собственную силу, и а-сила, которая въ результатъ привела бы его въ сознаніе. Пусть В, С, D суть вспомогательныя представленія и b, c, d-соотв'ютственныя имъ силы. Тогда, хотя А могло бы возникнуть въ сознании и черезъ одну силу a, въ дъйствительности его толкаетъ впередъ силы a, b, c, d, изъ которыхъ три последнихъ представляють избытокъ силы, дъйствительно потребной дли приведенія представленія А въ сознаніе. Онъ то и существуетъ для сознанія, какъ пріятное чувство. Въ такомъ случав, если чувства суть состоянія представленій, оказывается, что душа, функціонирующая какъ интеллектъ, функціонируетъ также какъ чувство. И сказать, поэтому, что познаніе должно предшествовать чувству, значить просто сказать, что душа, которая живеть въ представленіяхъ, должна жить раньше, чемъ она можетъ чувствовать.

Такъ какъ чувство удовольствія зависить отъ избытка силы, необходимой для доведенія представленія до сознательности, то другими словами, оно зависить отъ степени продуктивности нашей умственной двятельности и поэтому должно опредъляться исключительно количественнымъ образомъ. То же приложимо и къ страданію. Но разв'я н'втъ никакого качественнаго различія между чувствами кром'в этого общаго и подчасъ неопредвленнаго различія страданія оть удовольствія? Dr. Ostermann въ своей длинной критикъ Гербартовской теоріи чувствъ говорить следующее: "Хорощо извъстно изъ опыта, что чувства различаются другъ отъ друга не только относительно ихъ напряженности, но также и относительно окраски (Färbung). Чувство удовольствія оть эстетическаго наслажденія носить соверіненно отличный характеръ отъ чувства удовольствія, скажемъ, отъ удовлетворенной алчности, страданіе отъ скуки-совершенно отличный характеръ чемъ страданія отъ печали". "Но, если бы чувство, согласно съ Гербартомъ, действительно имело бы своимъ основаніемъ лишь кооперацію и оппозицію силь представленія, тогда отличія чувствъ могли бы выразиться терминахъ напряженности, удовольствія или страданія"1). Но что разумъть подъ качествомъ, какъ противупоставленнымъ количеству или напряженности чувствъ? Есть ли дъйствительно качество въ чувствъ? Когда мы говоримъ, что одно удовольствіе отличается оть другого, мы смотримъ не столько на субъективныя условія такихъ различій, сколько на стимулы чувствъ, и согласно имъ дифференцируемъ и субъективныя условія. Но въ томъ случав, если здесь иметь место только количественная мфра, необходимо, чтобы такъ называемыя высшія удовольствія могли бы быть опредѣлены и какъ большія. Видимо это не такъ. Такъ удовольствіе человъка порочнаго по большей части болъе напряжено, чъмъ удовольствіе добродітельнаго. Но это, только видимость, которая означаеть лишь то, что мы опредъляемъ мфру напряженнонапряженностью вибиняго его проявленія. чувства Опредъление высшаго удовольствия, какъ болфе глубокаго, напболфе вфрио будеть выражать болфе внутрений его характеръ и вмъстъ съ тъмъ меньшую его связь съ виъщними проявленіями; большая же его продолжительность все же указываеть на количественное опредъленіе.

Другое возражение, выдвинутое Dr. Ostermann'омъ противъ Гербартовской теоріи чувствъ особенно интересно темь, что показываеть, насколько неправильное толкование можеть получить Гербартова конценція представленія. Воть оно. "Такъ какъ благопріятствованіе и задержки означають соотвътственную прибавку или убавку относительно представленія, то изъ этого слъдуеть, что съ изм'вненіемъ ясности соотвътствующихъ представленій должно рука объ руку итта измънение чувства. Разумъется, по этой теоріи, ть представленія которыя поднялись до полифиней ясности, всегда должны быть носителями самыхъ живыхъ чувствъ удовольствія.... Допустимъ, я занять мысленно другомъ, съ которымъ я въ разлукъ. Его образъвозникаетъ совершенно ясно и безпрепятственно въ моей намяти; но онъ пробуждаеть чувство грусти; затемъ и получаю мив острое отсутствующаго друга инсьмо, въ которомъ, совершенно не-

<sup>1)</sup> Ostermann. Die hauptsächlichsten Irrtümer der herbartscheu Psychologie, Oldenburg, 1887; p. 104.

ожиданно для меня, онъ сообщаетъ, что скоро будеть со мной, и моя печаль измъняется въ живую радость, но не по той причинъ, что благодаря новому извъстію представленіе, или, если угодно, цълый комплексъ представленій, связанныхъ съ нимъ, достигъ совершенной ясности—такъ какъ его ясность ни увеличивается, ни уменьшается, благодаря полученному извъстію—но только потому лишь, что я удостовърился черезъ письмо, что я скоро опять буду въ обществъ друга... Чъмъ болъе мысль (отсутствіе дорогого друга) тъснится на передній планъ сознанія—т. е. чъмъ болье она поднимается надъ всъми другими представленіями до безпрепятственной ясности,—тъмъ больше страданіе" 1).

По Ostermann'y тотъ фактъ, что ясное представленіе "дорогой другъ" сопровождается чувствомъ страданія, покавываеть, что ясныя представленія не всегда являются носптелями самыхъ живыхъ чувствъ удовольствія, какими они должны быть, согласно теоріи Гербарта. Но представленіе "дорогой другъ" не является тъмъ представленіемъ, которое пробуждаеть чувство страданія. Представленіе "дорогой другъ" уже по самому смыслу выраженія, не можеть съ собой связывать пичего, кром'в пріятнаго состоянія. Горестное чувство пробуждено не этимъ представленіемъ, но другимъ, правда, ассоціпрованнымъ съ нимъ-именно "отсутствующій дорогой другь". А это посл'яднее представленіе связано, по собственному объясненію Ostermann'a, съ представленіемъ "присутствующій дорогой другь". Но последнее представление не можеть при дапныхъ обстоятельствахъ быть доведеннымъ до какой либо ступени ясности просто потому, что другъ не присутствуеть или еще неизвъстно, что онъ ъдеть. Это-то представленіе, слъдующее непосредственно за первымъ представленіемъ, и пробуждаетъ чувство страданія, и пробуждаеть его потому, что оно-неясное представление. Оно стапеть совершенно яснымъ, когда я дъйствительно увижу своего друга и буду находиться съ нимъ въ личномъ общеній, но не до того. Ostermann, повидимому, полагаеть, что въ этомъ примъръ во время всего умственнаго опыта имъется только одно представление, въ то время какъ ихъ здесь по крайней мере три.

<sup>1)</sup> Ibidem.

Критика, какую мы находимъ у Ostermann'a, основана на допущении, что теорія Гербарта отделяєть представленіе оть центральной объединяющей двятельности, которая опредъляеть, какія представленія должны стать яснъе, въ гармонін съ целымъ душевной жизни. Но если мы примемъ во вниманіе, что Гербартово "представленіе" предполагаеть живую, презентативно активную душу, то тогда, съ точки зрвиія этой душевной жизни, представленія, которыя возвысились до поливищей ясности, должны быть всегда носителями и самыхъ живыхъ чувствъ удовольствія. Некоторая форма физическаго наказанія, испытываемая въ известный моментьсовершенно ясное представление только въ томъ смыслф, что индивидъ дъйствительно страдаетъ. Но такого представленія онъ вовсе не ищеть: оно является чфмъ то чуждымъ и противоположнымь его органической апперцептивной душевной жизни, которая стремится избъжать страданія. Это не его представленіе. Всякое же представленіе, которое дъйствительно можетъ быть названо его, будучи приведено въ полную ясность, будеть сопровождаться чувствомъ удовольствія.

## ГЛАВА ПЯТАЯ.

Гербартова теорія воли. Критика. Выводы.

"Способность 1) желанія (Begehren) вмъсть съ способностями представленія и чувствованія должны заключать въ себъ полное подраздъленіе; слъдовательно, она должна обнимать собою и пожеланія (Wünsche), и влеченія (Triebe), и неясныя стремленія (Sehnsucht), потому что всего этого нельзя причислять ни къ чувствамъ, ни къпредставленіямъ<sup>2</sup>).

Природа желанія (въ инирокомъ смыслѣ) лучие всего выясняется изъ разсмотрѣнія его происхожденія. "Въ томъ, что представленіе въ одно и то же время (zugleich) и стремится вверхъ и задерживается, заключается, какъ мы видѣли, мѣстопребываніе непріятнаго чувства, которое можеть нерейти въ желаніе (именно объекта, представляемаго черезъ а), если задержка, производимая черезъ β, слабѣе той силы,

¹) Слово "способность" у Гербарта является лишь общимъ иснятіемъ. См. "Lehrbuch zur Psychologie §§ 2, 3 и 8.

<sup>2)</sup> Herbart, Sümm Werke, B. V, S. 78.

съ которой выступаеть  $\alpha^{(1)}$ . Но ни въ коемъ случав нельзя дъло представлять такъ, какъ будто чувство является источникомъ желанія. Гербартъ по этому поводу указываеть на Локка и говорить, что "слъдовало бы воспользоваться его превосходнымъ замѣчаніемъ въ "Опытѣ о человѣческомъ разумѣ" <sup>2</sup>). Оно хотя и не исчерпываетъ предмета, однако ведеть на правильный путь и показываетъ, что многія желанія (если только не всѣ) существуютъ независимо отъ чувствъ, хотя и могутъ сопровождаться ими" <sup>8</sup>).

Туть мы сталкиваемся у Гербарта какъ бы съ нѣкоторымъ противорѣчіемъ. Въ одномъ мѣстѣ онъ пишеть, "что желанія, какъ и чувства, обитають не въ представливаніи вообще, но всегда въ извѣстныхъ опредѣленныхъ представленіяхъ", а съ другой стороны, онъ говоритъ, что слѣдуеть отличать "желанія, направленіе которыхъ опредѣляется просто лишь наличнымъ расположеніемъ духа". Противорѣчіе —которое разрѣшимо лишь на почвѣ нашего пониманія теоріи Гербарта, не какъ механической, а какъ органической концепціи душевной жизни.

У каждаго человъка существують наклонности или такія продолжительныя расположенія духа, которыя благопріятствують возникновенію извъстнаго рода желаній. Большею частью онъ являются слъдствіемъ привычки, которая повидимому изъ способности представленія переносится сюда, въ способность желанія; потому что это—прежде всего мысли, слъдующія обычному направленію и сейчась же, если только не наступаеть никакого препятствія, переходящія въ поступокъ, прежде чъмъ явится какое бы то ни было замътное чувство или желаніе; если же что нибудь станеть на пути, то возгорается желаніе, сопровождаемое чувствомъ усилія и напряженной дъятельности" 1).

"Хотвніе (Wellen) <sup>5</sup>) есть желаніе съ предположеніемъ достиженія желаемаго. Это предположеніе связывается съ желаніемъ, коль скоро въ подобныхъ случаяхъ дъйствованіе

i) Ibidem, p. 31.

<sup>2)</sup> Локкъ. Опыть о человъческомъ разумъ; рус. пер. Савиной 1898; ч. II, § 35.

<sup>3)</sup> Herbart, Sümm. Werke B. V. S. 71; ep. 74.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 81.

<sup>5)</sup> Въ отличіе отъ "Wunsch"-пожеланіе.

было успъщнымъ. Потому что тогда съ началомъ однороднаго двиствованія сейчась же ассоціпруется представленіе продолженія, которое будеть закончено удовлетвореніемъ желанія. При этомъ возникаеть взглядь на будущее, который все болье расширяется по мъръ того, какъ человъкъ научается приспособлять средство къ цълп. Допустимъ, что рядъ а, β, γ, д образовался въ болъе раннемъ воспріятін хода событій. Пусть теперь представленіе д находится въ состоянін желанія. Хотя оно, какъ таковое, вопреки задержкъ стремится вверхъ, тъмъ не менъе помощи, которыя оно оказываеть представленіямь ү, β, а, могуть дійствовать безъ задержки, если только эти послъднія не встречають никакой задержки въ сознаяни. Следовательно, если 7, 3, а. воспронаводятся въ надлежащей постепенности, и если одно изъ этихъ представленій соединено съ дъйствованіемъ (Handelen), то происходить такое действіе (Handlung), при помощи котораго, при благопріятныхъ визшнихъ обстоятельствахъ, дъйствительно можеть возобновиться прежий ходъ, событий, такъ что  $\alpha$ ,  $\beta$ ,  $\gamma$  относится къ  $\delta$ , какъ средство къ цъли"  $^{-1}$ ).

"Если въ нъсколькихъ пунктахъ круга мыслей существуютъ такія положенія, въ которыхъ представленія стремятся кверху, какъ желанія, то они легко могутъ встръчаться и вступать въ борьбу между собою при тѣхъ воспроняведеніяхъ, съ помощью которыхъ происходитъ обдумываніе, которое копчается выборомъ" 2).

"Часто бываеть, что въ то время какъ, посять обдумыванія, різшеніе начинается складываться въ понятіе, поднимается желаніе, сопротивляющееся этому різшенію. Тогда человізкъ не знаеть, чего онъ хочеть; онъ разсматриваеть себя какъ стоящаго между двумя силами, которыя тянутъ его въ противоположныя стороны. Въ этомъ саморазсмотрізній онъ противопоставляеть разумъ и желаніе такъ, какъ если бы они были посторонними совітниками, а онъ самъ кізмъ то третьимъ, который прислушивался бы къ нимъ обоимъ и затізмъ різшаль. Онъ считаеть себя свободнимъ різшать, какъ хочеть.

Но разумъ, которому онъ повинуется, и желаніе которое раздражаеть и обольщаеть его, въ действительности

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 154.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 155.

находятся не внѣ его, но въ немъ, и самъ онъ ничуть не третій на ряду съ тѣми двумя, но въ этихъ двухъ заключается и дѣйствуетъ его собственная душевная жизнь. Если же, наконецъ, онъ дѣлаетъ выборъ, то этотъ выборъ—не что иное, какъ совмѣстное дѣйствіе вышеупомянутыхъ разума и желанія, свободно стоящимъ между которыми онъ себя воображалъ.

Но когда человъкъ находитъ, что разумъ и желаніе въ ихъ совмъстномъ дъйствін произносять надъ нимъ ръшеніе, онъ является себъ несвободнымъ и подчиненнымъ чужимъ силамъ.

Очевидио, что здёсь опять таки обмань,—и обмань, вытекающій прямо изъ того же самого источника, какъ и первый. По тому же самому, что разумъ и желаніе находятся совсёмъ не внё его, а онъ не внё ихъ,—и происходящее изъ нихъ решеніе есть совсёмъ не чужое решеніе, но его собственное. Онъ сдёлаль выборъ только при помощи своей самодеятельности, котя и не при помощи какой нибудь силы, которая отличалась бы отъ его разума и его желанія, и которая могла бы дать другой результать, чёмъ эти два". 1).

"Между тымь какъ сознание свободы, поскольку онодолжно стоять въ серединъ между разумомъ и желаніемъ, лучшихъ фактахъ, кромъ не основывается ни на какихъ другой результать, вышеупомянутыхъ, —получается разсматривать самый разумъ какъ мъстопребывание свободы. Нъть инчего болъе очевиднаго, какъ то, что страстный человъкъ есть рабъ. Его неспособность обращать внимание на основы выгоды и долга, его гибель изъ за собственнаго гръха-очевидны. Въ противоположность этому, разумный человъкъ, отгоняющий свои желанія, коль скоро они противоръчать тому, что хорошо обдумано, по справедливости называется свободнымъ; и онъ тъмъ болъе свободенъ, чъмъ более силень въ этомъ отношении. А можетъ ли такая сила простираться до безконечности, -- этого не могуть ръшить никакіе факты, которые всегда свидътельствують только объ ограниченныхъ силахъ" 2).

Въ заключение изложения Гербартова учения о душъ, прежде чъмъ перейти къ дальнъйшему, намъ представляется

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 83-84.

<sup>2)</sup> lbidem, p. 185-186.

не лишнимъ коснуться того, что должно произойти по пенкологическимъ законамъ (конечно, лишь съ въроятіемъ) съ
душой, которая въчна, "когда разрывается тълесная оболочка
и разсъваются ея разнородные элементы. Прежде всего, исчезаютъ тъ особенныя вліянія, которыя свойственно было испытывать тълу въ томъ возрастъ, котораго достигъ человъкъ:
слъдовательно, исчезаетъ препятствіе, которымъ ограничивались въ живости своего дъйствія самыя старыя и самыя
напряженныя представленія. Поэтому смерть прежде всегоесть вообще нереходъ къ молодости, хотя и безъ возвращенія
къ дътству, потому что ни одна изъ постепенно образованныхъ связей представленій не можетъ снова разорваться.
Однако послъднее время земной жизни съ ея трудами и
заботами ставится въ равновъсіе со всъмъ прошлымъ".

"Въ то время, какъ движенія представленій опредъляются вообще стремленіемъ къ равновъсію, можеть всетаки встретиться нужда въ большихъ пертурбаціяхъ между этими представленіями, пока они не достигнуть равнов'ясія; потому что показано, какъ изъ движеній возникають новые законы движеній и какъ бурное скопленіе представленій въ теченіи жизни дълаеть необходимой поздибищую переработку. Само собою ясно, что послѣ смерти это должно происходить совећмъ иначе, чфмъ во время жизни среди чувственныхъ вемныхъ вещей. Даже сновидъніе совсьмъ не похоже на это, потому что, хотя вибшнія чувства закрываются сномь, однако онъ оказываеть давленіе на представленія, такъ что законы ихъ связи действують только отчасти, отчего и пронеходить каррикатурность сновиденій. А после смерти, освободивнись отъ тъла, душа должна бодретвовать совершеннье, чъмь когда бы то ни было въ жизни.

Наконець, по пропествін того, что мы называемъ часами, днями, годами, для каждой души, насколько бы глубокой и спутанной ни была ея безпорядочность, должно наступить такое движеніе представленій, которое все слабве, все тише приближается къ общему равновѣсію, никогда не достигая его совершенно; однако это происходитъ все-таки временнымъ образомъ: безконечно тихое колебаніе представленій, безконечно слабый слѣдъ того, что мы называемъ жизнью, есть вѣчная жизнь" 1).

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 171-173.

Таково ученіе Гербарта, въ правильномъ его освъще. ніп. Совершенно въ другомъ видъ оно представляется его критикамъ, среди которыхъ наиболже обращающими на себя вниманіе являются Dr. Ostermann и проф. М. М. Тронцкій "Гербартова метафизика духа, говорить последній, есть странная смъсь двухъ теорій-"монадологін" Лейбница, и ученія Пристли, или друга его Митчеля, "о нематеріальной матерін, т. е. о простыхъ, другь друга проницающихъ субстанціяхъ, наъ которыхъ слагается матерія" 1). "Для ближайщаго ознакомленія съ психологією Гербарта мы должны всецало отрыпиться отъ дъйствительности и погрузиться въ область Фризовой минологіи духа. Какъ ни прискорбно им'ять дело сь одинми лишь наследственными болезнями воображенія, мы не можемъ пренебречь ими, какъ скоро онъ выдаются за необыкновенные порывы основательнаго ума" 2). Очевидно, что такой резкій отзывъ можеть быть основань лишь на очень поверхностномъ и, въ силу этого, грубомъ пониманін теорін. ІІ двіствительно, такой характерь и носить изложение психологии Гербарта и его школы въ книгъ М. М. Тронцкаго. "Представленія", пишеть онъ, суть какъ бы особыя субстанцін, съ двумя главными аттрибутами, , , сознаніемъ" и "кръпостію", изъ которыхъ первый, "сознаніе", всецело зависить отъ последняго, "крепости", и, какъ думаеть Гербартъ, служитъ именно показателемъ его. Такимъ образомъ "ствсненіе" есть собственно подавленіе "крвпости"; но всивдствіе неразрывной связи съ нею "сознанія", будеть въ то же время и утратою "сознанія" — а по выщесказаннымъ резонамъ, и "потемнъніемъ" представленій" 3).

"Остается такимъ образомъ вопросъ: какъ происходить таинственный процессъ "стъсненія"?

Чтобы подступить къ этому пункту, надобно опять возвратиться къ общимъ традиціямъ нѣмецкой психологіи. Гербарть и его школа, какъ Фризъ и Канть, вѣрять въ дѣйствительное "сосуществованіе" "представленій", въ ихъ смежное пребываніе въ пространствѣ духа пли, какъ они охотнъе выражаются, чтобы не расходиться съ общимъ вкусомъ,— "въ полѣ духа" 4).

<sup>1)</sup> Тронцкій. Німецкая ценхологія, 1867, стр. 498.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 488-489.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibidem, p. 491.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 492.

"Туть предстоить намь ознакомиться съ такими исихологическими странностями, которымъ могъ бы позавидовать самъ Фризъ. П могло ли быть иначе? Объяснять несуществующій факть можно только соотвътственными средствами: въ кругъ вещей, созданныхъ воображеніемъ, успѣшно работаеть опять одно воображеніе.—Воть что мы узнаемъ у Гербарта, въ отвъть на предложенный вопросъ.

Стесненіе другого есть во всякомъ случать отношеніе неделикатное, а можеть быть и враждебнымъ. Если представленія "стъсняють" другь друга, то причина этого должна лежать въ какихъ нибудь недружелюбныхъ свойствахъ "представленій". Какія же представленія обладаютъ такими свойствами?—Гербартъ отвъчаеть: "представленія противоположныя" 1).

"Гербартъ полагаетъ, что въ "противоположности" представленій отыскана необходимость ихъ обоюднаго вліянія на взаимную крѣпость, въ силу котораго они стѣсняютъ другъ друга и тѣмъ самымъ лишаютъ себя дѣйствительнаго сознанія, или потемняютъ одно другое.

Этимъ благополучио разръшается и другой вопросъ, который у Фриза остался точно также безъ надлежащаго разръшенія,—вопросъ о "подкръпленіи", на которомъ основань процессъ обратный, пріобрътеніе утраченнаго сознанія, или проясненіе представленій. Такъ какъ представленіе, подвергшееся непріятностямъ "стъсненія", существенно не теряеть ничего, потому что остается съ тою же первоначальною "кръпостью", хотя и "стъсненною", "сдавленною", "связанною", то требуется только освободить его отъ педружелюбныхъ объятій другого или другихъ,—и оно снова придеть въ то положеніе, какое имъло до стъсненія или по крайней мъръ близкое къ тому" 2).

"Такъ какъ, по предположенію, ствененныя представленія не прекращають въ духв своего темнаго существованія; такъ какъ, далве, вновь прибывающія представленія встрвчаются въ немъ со всвиъ запасомъ его богатствъ, "ясныхъ" и "темныхъ", и при своей противоположности однимъ, должны въ то же время въ отношеніи къ другимъ оказаться именно "непротивоположными", или "одинаковыми", то по

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 492—493.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbidem, p. 493-494.

этому самому они и могуть оказать дружескую услугу какимъ нибудь "представленіямъ", томившимся въ состояніи "стъсненія", соединяя свою "кръпость" съ ихъ "кръпостію" и такимъ образомъ давая имъ преимущество надъ ихъ противниками. Оказаніе такихъ услугъ составляеть, въ психологіи Гербарта, теорію благодътельныхъ "пособій" 1). (Hülfe).

Мы не будемъ продолжать цитировку дальше, ибо для нашей цвли достаточно и этого и можно не касаться частностей, твмъ болве, что проф. Троицкій, какъ мы замвтили уже въ предисловіи, къ своей работв, въ основу своего изложенія кладеть не работы самого Гербарта, а его ученика Vollkmann'a.

Теперь мы можемъ подвести итоги нашей работы и обозначить пункты сходства и различія въ ученіяхъ о душь Гербарта и Лейбница, какъ они выяснились по пути нашего изслъдованія.

- 1. Въ то время, какъ у Лейбница исходнымъ понятіемъ его монадологіи было—сила, живая, недёлимая, качественно простая, совершенно изолированная, но носящая въ себе, въ области безсознательнаго въ потенціальномъ видё весь міръ, сущность, жизпь которой состоитъ въ перцепціяхъ, являющихся ея собственными модификаціями—у Гербарта этимъ исходнымъ пунктомъ является понятіе простого качества, реала, который не имёсть никакихъ задатковъ. Жизнь его начинается въ формѣ представленій—самосохраненій, начинается съ того момента, когда онъ поставляется въ связь съ противоположными качествами—реалами и начинаетъ реагировать на ихъ нарушенія въ силу взаимной протиположности.
- 2. Вся жизнь какъ монадъ Лейбиица, такъ и реаловъ Гербарта состоить въ представленіяхъ и въ ихъ различныхъ состояніяхъ. Чувство и воля не имѣютъ самостоятельнаго значенія, это лишь ихъ особое свойство или состояніе. У Лейбница воля лишь принципъ, постулированный для обозначенія непрерывности душевной перцепирующей дѣятельности. У Гербарта—это стѣсненное состояніе представленій перешедшихъ въ стремленіе къ представленію. Чувство у

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 494.

него—излишекъ силы, требующейся для приведенія этихъ представленій въ ясность, въ сознаніе. Что же касается Лейбница, то у него оно лишь результать ощущенія безпрепятственной перцептивной дъятельности ея, какъ бы, аккомпанименть.

- 3. Жизнь души у Лейбнида начинается въ сферъ подсознательной, въ видъ незамътныхъ перцепцій, у Гербарта же ея начало въ сознаніи и лишь потомъ представленія въ силу своей противоположности оказываются изъ него вытъсненными.
- 4. Представленія, какъ у того, такъ и другого не состоянія въ душть, а состоянія души, ея модификаціи, въ которыхъ и черезъ которыя она только и живеть. Вслъдствіе этого только и является возможность ея дъйствительнаго, органическаго развитія. Жизнь души—жизнь организма, а не механизма.

Эта идея наиболье рельефное выражение получила у .Потце 1), къ краткому изложению основныхъ положений учения о душъ и ея жизни у него мы теперь въ заключение и перейдемъ.

#### ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Ученіе Лотце 2) представляеть собою третій этапъ на пути развитія монадологическаго ученія. Онъ начинаєть съ внутренняго опыта. "У насъ нътъ иного способа, шипеть онъ въ "Микрокозмъ", заглянуть въ сущность души, кромъ обратныхъ заключеній изъ подмѣченныхъ фактовъ нашего сознанія. Мы должны мысленно представлять себъ, какою надлежить быть ея природъ, чтобы опа могла перепоситъ то, что мы ощущаемъ, какъ ея состоянія, и совершать то, что мы ощущаемъ, какъ ея состоянія, и совершать

<sup>1)</sup> См., напр., "Микрокозмъ", рус. перев. Е. Корша, Москва. 1866; стр. 227.

<sup>2)</sup> Кромъ общей монографіи по метафизикъ Лотце проф. Я. Озе. Персопализмъ и проективизмъ въ метафизикъ Лотце. Юрьевъ. 1895, спеціально по данному вопросу существуетъ диссертація Krestoff a Lotze's metaphysischer Seelenbegriff. Halle. 1890, но тамъ собственно душъ и ея силамъ посвящено всего лишь восемъ страницъ.

ности" 1). Душа, по Лотце такъ-же, какъ и по Лейбницу, простая, но находящаяся во взаимодъйствій со всъмъ міромъ, сущность. Онъ принимаетъ теорію способностей, но плодотворность ея видить лишь при разграничении ихъ на первоначальныя и производныя. "Только, когда тщательному наблюденію, говорить Лотце, удастся отдёлить оть первоначальныхъ способностей души тв, которыя, очевидно, пріобратаются только ходомъ образованія, оно успаеть наконецъ открыть и законы этихъ коренныхъ настроеній духа, а также и не менъе важные законы ихъ взаимнаго другъ. на друга вліянія" 2). "Всякая множественность первоначальныхъ способностей, говорять возражатели, не противоръчить ли единству души?" 3) "Правда, о способностяхъ этихъ часто говорили такъ, какъ будто бы онв были уже совсъмъ готовыя дарованія, внедренныя въ душу одно наряду съ другимъ, и этому недостаточному изображенію справедливо противопоставлялось требованіе, смотр'ять на разнообразныя свойства всякаго существа, какъ на различныя выраженія единой и всегда себъ равной его природы, вызванныя у нея только взаимнодействіемъ, въ какое вступаеть она съ природой другихъ элементовъ. Но надо полагать, что справедливо оснаривая небрежный обороть рвчи, ставять уже слишкомъ высоко новизну и цънность этого опроверженія" 4). "Дъло въ томъ, что если природа ея отвъчаеть на одно какое-либо раздраженье опредъленнымъ образомъ, тогда и другое проявленье, какимъ отзовется она на второе раздраженье, не будеть уже неопредвленно или предоставлено ей на произволь; одинь шагь решаеть уже и все остальные, и какія бы ни действовали на нее разнообразнёйшія впечативнія, отношенія ся къ каждому изъ нихъ обусловливается тъмъ, какъ отнеслась она къ которому либо одному" 5). Кромъ того "не такъ отрывочно вступаеть она въ свои проявленія, чтобы одна изъ ея частей пробуждалась въ то время, какъ другія еще дремлють; напротивъ, въ каждой формь своей дъятельности душа учавствуетъ вся цъликомъ; уже и въ представленіи дъйствуеть она не одною только сторо-

<sup>1)</sup> Лотце. Микрокозмъ, рус. перев. Е. Корша, Москва, 1866; стр. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, p. 213.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 214.

<sup>3)</sup> Ibidem, p. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibidem, p. 216.

ной своего существа, но придаеть лишь цълому одностороннее выраженіе, потому что на извъстное опредъленное возбужденье способна отвъчать только одною опредъленною возможностью самопроявленья" 1). "Не сама собой и не безъ возбужденья со стороны стремится природа ея къ дъятельности, или властна она предназначить себъ цъль и направленіе своихъ дфііствій, но впечатленія извиф вызывають ее къ воздъйствіямъ, изъ дальнъйшаго соотношенія которыхъ между собой возникаеть все многоразличие внутренней жизни" 2). "Она не только носитель своихъ состояній, но притомъ еще знаетъ и себя въ этомъ качествф, и, сберегая въ памяти пережитое прежде, рядомъ съ впечатлъніями настоящаго, она не только представляеть стороннему наблюдателю зрълище послъдовательнаго ряда измъненій, по п сводить въ себъ различные процессы развитія своего измънчиваго существа въ единство высшаго смысла,-гораздо выше того, какое можно бы было когда либо приписать безнерушимой (и безсознательной) плодной косности субстанціи" 3).

"Но въ чемъ же теперь состоитъ то, что остается тожественнымъ, себъ равнымъ въ этомъ развитіи? Въ чемъ состоитъ то первобытное существо, та суть души, которыя начало нашего изслъдованія, повидимому, объщало обозначить ближе? Мы бы готовы были отвъчать: какъ всякое существо познается только по тъмъ слъдствіямъ, какими подпадаетъ оно нашему наблюденію, то и о душъ можемъ мы сказать лишь одно, что она есть именно то, что носить въ себъ способность къ этому развитію" 4).

"Въ томъ видится намъ истинная сущность, чъмъ стало наконецъ развивающееся существо, и какъ въ совсъмъ сложившемся и цвътущемъ растеніи, мы видимъ отнюдь не что либо меньшее однообразнаго и безформеннаго роста, изъ котораго оно вышло, такъ же точно и въ представленіяхъ, которыя мы мыслимъ, въ чувствахъ и стремленіяхъ, которыя сопровождаемъ самымъ теплымъ участьемъ, не расположены мы видъть только скудную замъну помысла о неразвитомъ, первобытномъ существъ души" 5).

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibidem, p. 232—233.

<sup>4)</sup> Ibidem, p. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibidem, p. 238.

Переходя далье къ отдъльнымъ душевнымъ явленіямъ и способностямъ Лотце говорить: "къ числу проствишихъ фактовъ въ которыхъ явенъ психическій механизмъ, принадлежить извъстное наблюдение, что изъ несмътнаго числа представленій, которыми обязаны мы внёшнимъ впечатленіямъ, въ каждый данный моментъ только весьма лишь немногія дъйствительно предстають нашему уму; большая же часть совсъмъ исчезаеть для сознанія, хотя и не теряется вмъсть съ тъмъ для души вообще, потому что, безъ всякаго повторенія вившнихъ впечатлъній, забытыя представленія снова предстають воспоминанію 1)". "И сколь ни далеки мы отъ того, чтобы отрицать устойчивость представленій, мы не колебдемся однакожъ признать во вліяніи ихъ другь на друга причину, почему вытъсняются они изъ сознанія. Но если опыть вездъ понуждаеть насъ къ такой уступкъ, то, съ другой стороны, намъ вовсе не подъ силу выяснить причину этой необходимости. Мало сослаться здёсь на единосущность дущи, не дозволяющую различнымъ ея состояніямъ проходить безсвязно и бездъйственно одному подль другого. Въдь единство навело бы насъ прежде всего на ожиданіе, что душа будеть стремиться слить все многоразличие внутреннихъ своихъ состояній въ одинъ тожественно-общій строй. Но намъ извъстно, что нъть такой наклонности въ сознательномъ ходъ представленій, такъ какъ въ немъ остаются сохранными вст разнообразныя впечатлтнія, да не можетъ ея быть и въ твхъ безсознательныхъ состояніяхъ, въ которыя переходять исчезающія представленія, такъ какъ изъ сплошной глубины забвенія они возникають опять съ тёми же яркими противоположностями, какими обладали въ прежнемъ сознанін 2)".

"Было время, когда много толковали о врожденныхъ идеяхъ, которыя, принадлежа человъческому духу прежде всякаго опыта, составляють будто бы неотъемлемую часть его существа" 3). "Но ихъ ни въ какомъ смыслъ нельзя назвать врожденными, кромъ того, что въ первобытной природъ духа лежитъ черта, понуждающая его, подъ наитіемъ опыта, неизбъжно вырабатывать именно эти пріемы познанія,

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 244.

<sup>2)</sup> Ihidem, p. 245-246

<sup>8)</sup> Ibidem, p. 283.

а не другіе, и что не одно содержаніе опыта передаеть ихъ духу совствить готовыя, но что именно потребна была первобытная природа послтиняю для того, чтобы къ образованію ихъ побудился онъ силою опытныхъ впечатлтий "1).

Характеристику чувствованій и ихъ отношеній къ представленіямъ Лотце даеть посредствомъ следующаго сравненія: "Какъ краска въ картинъ оживаетъ и сильнъе выдаетъ ея рисунокъ, не обладая сама по себътьмъ же многоразличіемъ правильныхъ соотношеній, какое обнаруживается въ рисункъ, такъ и чувствованія проникають насквозь всю духовную жизнь, не пріумножая собою числа существенно различныхъ формъ, помимо того представимаго содержанія, къ которому они примыкають. Если къ первоначальнымъ особенностямъ духа принадлежитъ та, чтобъ не только испытывать въ себъ перемъны, но и подмъчать ихъ въ представленіи, то столь же первобытною чертою его должно признать ту, что онъ не только представляеть себъ эти перемъны, но съ удовольствіемъ или недовольствомъ ощущаеть еще ту цвну, какую они для него имвють, то возбуждая его въ смыслъ его собственной природы, то силясь навязать ему такія формы и сочетанія состояній, которыя противны естественному ходу его дъятельности" $^{2}$ ).

"Сравнительно съ представленіемъ и чувствомъ воля содержить въ себъ своеобразный элементь духовной жизненности, пеудобовыводимый изъ обоихъ первыхъ, хотя и зависящій отъ нихъ, какъ поводовъ его проявленья. Въ числь многоразличныхъ явленій, относимыхъ, подъ разными именами, къ ней непосредственно или только пріурочиваемыхъ по извъстному сродству, есть много такихъ, въ которыхъ мы, съ своей стороны, можемъ распознать только особыя формы представленія и внутренняго чувства. Мы, конечно, слишкомъ щедро расточаемъ названіе воли и стремленья, и обозначаемъ имъ многіе такіе случаи, къ которымъ душа относится лишь какъ наблюдающее сознаніе, а не какъ дъятельное существо 3).

дъло съ настоящимъ актомъ воли, гдъ ясно сознаются вле-

<sup>1)</sup> Ibidem, p. 285.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 300.

<sup>3)</sup> Ibidem, p. 319-320.

кущія къ поступку побужденія, а рѣшеніе насчеть того, слѣдовать имъ или нѣтъ, подлежитъ дальнѣйшему розыску и предоставляется не собственной силѣ влекущихъ побужденій, но опредѣленію свободнаго выбора независимаго отъ нихъ духа. Въ такой близкой связи понятіе свободы оказывается съ понятіемъ воли: ибо только въ этомъ рѣшеній насчетъ данной наличности фактовъ состоитъ истинная дѣятельность воли человъческой" 1).

"Воть почему, кажется, одинь только предразсудокь способень отважиться на попытку свести природу воли къ чистому лишь знанію и защищать ту мысль, что сужденіе: я хочу, равнозначительно ясному и увъренному въ себъ сознаніе другого: я буду, я сдълаю" 2). Камень, бросаемый Лотце, очевидно, въ огородъ Гербарта.

Останавливаться на дальный шихь представителяхь этого направленія теперь мы не будемь, предоставляя это будущему і). Надвемся, что при болье благопріятныхь условіяхь намь удастся, если не дать исторію монадологическихь ученій, то, во всякомь случаю, что эта работа послужить канвой для "монадологической трилогіи": Лейбниць, Гербарть и Лотце.

К. А. Смирновъ.



<sup>1)</sup> Ibidem, p. 322.

<sup>2)</sup> Ibidem, p. 323.

<sup>3)</sup> Желающихъ ознакомиться съ ученіемъ Тейхмюллера можемъ отослать къ уже упомянутой книгъ проф. Я. Озе (см. гл. ІХ) или къ статьъ проф. А. А. Козлова въ журналъ "Вопросы философіи и психологіи", кн. 24—25.

# ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ

# по Харьковской епархіи.

15 Апрѣля 🗐 № 7 ју 1910 года.

Содержаніе. І. Дни и часы пріема у Его Высокопреосвященства. Высокопреосвященнъй шаго Арсенія, Архіспископа Харьковскаго и Ахтырскаго.—Руководственныя указанія мъръ, выработанныхъ Харьковскимъ епархіальнымъ миссіонерскимъ Совътомъ и утвержденныхъ Его Высокопреосвященствомъ.—Протоколъ годичнаго собранія Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ Харьковской духовной семинаріи.—Отчеть о состояніи Харьковскаго епархіальнаго женскаго училища въ учебно-воспитательномъ отношеніи за 1908—1909 учебный годъ. (Продолженіе).—Отъ Комиссіи по устройству въ Сакахъ помъщеній для больныхъ духовнаго въдомства.—Епархіальныя извъщенія.

I.

#### ДНИ и ЧАСЫ ПРІЕМА

## у Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященнъйшаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.

Въ понедъльникъ Его Высокопреосвященствомъ принимаются должностныя лица различныхъ учрежденій духовнаго въдомства, а именно: въ 10 ч. утра Преосвященный Викарій, въ 10½ ч. Ректоръ Семинаріи, Предсъдатель Совъта и Начальница Епархіальнаго женскаго училища, Смотритель мужскаго духовнаго училища, Епархіальный Наблюдатель, Епархіальный Миссіонеръ, члены Консисторіи, Городскіе благочинные, Предсъдатель Правленія Епархіальнаго свъчнаго завода и др.

Во вторникъ и пятницу въ 10 ч. утра Секретарь консисторіи. въ 11 ч. дня свътскія лица, священники и прочіе просители.

Въ среду, четвергъ, субботу, воскресенье и вообще по праздникамъ пріема не бываетъ.

Въ льтнюю пору Владыка принимаеть просителей и лицъ, имѣющихъ нужду къ нему, въ городскомъ домѣ по средамъ въ 11 ч. дня, а далжностныхъ лицъ въ 10 ч.; на дачѣ въ загороднемъ домѣ пріема не бываетъ.

**Ключарь и регентъ** Архіерейскаго хора являются ко Владыкћ утромъ за день до архіерейскаго богослуженія, а літомъ въ среду. Посвящающіеся въ духовный санъ (ставленники) съ ставленническими дѣлами являются къ секретарю Его Высокопреосвященства, говѣють предъ посвященіемъ въ Покровскомъ монастырѣ не менѣе трехъ дней, потомъ направляются къ духовнику для исповѣди: послѣ исповѣди являются съ дѣломъ къ Владыкѣ и отъ него направляются къ посвященію. Послѣ посвященія новорукоположенные учатся служить въ Каеедральномъ соборѣ или въ монастырѣ и, получивши на ставленническомъ дѣлѣ отмѣтку о достаточномъ обученіи богослуженію, представляють дѣло секретарю Его Высокопреосвященства; имъ приготовляется грамота и они идутъ къ Архипастырю за благословеніемъ и полученіемъ грамоты. Потомъ изъ консисторіи получають указъ и отправляются на мѣсто служенія.

Руководственныя указанія мѣръ, выработанныхъ Харьковскимъ Епархіальнымъ Миссіонерскимъ Совѣтомъ и утвержденныхъ Его Высокопреосвященствомъ 17 февраля 1910 г. для противодѣйствія сектанскому натиску на православную Церковь и православное населеніе, по вопросу о миссіонерской постановкѣ Закона Божія въ церковныхъ школахъ.

- 1) Сведенія о заблужденіях сектантов и опроверженіе ихъ не могуть быть сообщаемы и предлагаемы въ одноклассной церковно-приходской школё въ видё полной и цёлостной научной системы. Подобная постановка дёла не соответствовала бы возрасту и развитію учащихся. Неуместной была бы и полемика по предметамъ, пререкаемымъ сектантами. При обученіи Закону Божію въ церковно-приходскихъ школахъ болёе умёстна полемика не прямая, а косвенная, или апологетика православнаго ученія. Законучитель долженъ заботиться о надлежащемъ раскрытіи, уясненіи и обоснованіи положительнаго ученія православной церкви въ виду тёхъ или другихъ мёстныхъ сектъ. Это можетъ быть дёлаемо легко и успёшно на разнымъ ступеняхъ обученія Закону Божію, при прохожденіи составныхъ его предметовъ: Св. Исторіи В. и Н. Завёта (церковной исторіи въ двухклассныхъ школахъ), катихизиса, богослуженія.
- 2) Тамъ же, гдѣ сектантство заявляеть о себѣ открыто, пропаганда ведется сильно, такъ что и дѣти православныя школьнаго возраста знакомятся отчасти съ ученіемъ, богослуженіемъ и жизнію

сектантовъ и интересуются этими явленіями, равнымъ образомъ, если въ школѣ есть и дѣти сектантовъ, внесеніе полемическаго элемента при обученіи Закону Божію дѣлается неизбѣжнымъ. Эту полемику умѣстнѣе всего пріурочить къ изученію катихизиса. Катихизисъ проходится на второй (въ церковно-приходской одноклассной школѣ) или на третій годъ обученія (въ двухклассной), слѣдовательно тогда, когда учащіеся въ извѣстной мѣрѣ ознакомлены съ положительнымъ христіанскимъ ученіемъ при изученіи молитвъ и священной исторіи В. и Н. Завѣта и достигли достаточной степени развитія. Вообще же полемическому элементу при обученіи Закону Божію въ начальной школѣ не должно быть отводимо много мѣста и даваемо широкой постановки. Самое обличеніе должно быть дѣлаемо съ мягкостію, безъ раздраженія и насмѣшки.

- 3) Въ школахъ второклассныхъ, въ первые два года апологетическій матеріалъ должно совмѣстить съ нормальной программой по Закону Божію, а въ третій годъ выдѣлить въ особый повторительный курсъ съ подробныхъ разборомъ главныхъ сектантскихъ заблужденій и сообщеніемъ историческихъ данныхъ о происхожденіи, ученіи и богослуженіи той или другой или нѣсколькихъ сектъ.
- 4) При апологетической или полемической постановкъ обученія Закону Божію въ церковно-приходскихъ школахъ нужно имъть въ виду мъстныя или ближайшія къ приходу секты.
- 5) Примърное распредъленіе апологетическаго матеріала въ курсъ Закона Божія для одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ составлено протоіереемъ Іустиномъ Ольшевскимъ. Эта программа принята З и 4 Всероссійскими миссіонерскими съъздами, чрезвычайнымъ собраніемъ Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Синодъ и допущена отъ 9 августа 1900 года Св. Синодомъ, какъ руководство для церковно-приходскихъ школъ Харьковской епархіи, въ тъхъ мъстностяхъ, гдѣ даетъ о себъ знать сектантство (штунда и толстовщина). Поэтому духовенству Харьковской епархіи необходимо точно руководствоваться этою программою.
- 6) Изложеніе положенных статей на урокахь, равно разборь заблужденій сектантовь (при полемической постановкі обученія Закону Божію) законоучитель должень вести съ русскою Библіею въ рукахь. Ученикамь можеть быть данъ Новый Завіть и книга, изданная Училищнымь Совітомь. "Историческое чтеніе изъ книгь Ветхаго Завіта". Цитаты изъ Св. Писанія, приводимыя сектантами в православными въ защиту своего ученія, могуть быть записываемы по указанію законоучителя въ особыя тетради. Можно рекомендовать,

какъ руководство для учащихся, "Миссіонерскій Катихизисъ" Д. П. Боголюбова, 6-е изданіе. Только не следуеть рабски имъ пользо. ваться. По мъстамъ необходимо упрощать пзложение, дополнять другими текстами и соображеніями, опускать разборъ заблужденій сектантовъ, какихъ нътъ въ данной мъстности. Вопросы о св. Писаніи и Преданін, о священствъ, о въръ и дълахъ, о почитаніи св. угодниковъ Божінхъ, здёсь разработаны довольно хорошо. -- Для ученнковъ второклассныхъ школъ можно рекомендовать книгу Н. Кутепова "Краткое изложение въроучения русскихъ раціоналистическихъ и мистическихъ сектъ" п протојерея Т. Буткевича "Секта штундобаптистовъ", "Секта молоканъ", "Секта хлыстовъ п скопцовъ" отдъльномъ изданіи. Руководствомъ и пособіемъ для законоучителей можеть служить сочинение протојерея Т. Буткевича о сектахъ, Оболенскаго "Критич. разборъ ученія раціоналистическихъ сектъ", брошюры прот. Н. Кутепова о предапів, церкви, священствъ, почитанів святыхъ. оправданія върою.

#### протоколъ

годичнаго собранія Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ Харьковской Духовной Семинаріи, состоявшагося 21-го февраля 1910 года.

21-го Февраля 1910 года состоялось годичное собраніе Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ Харьковской Духовной Семинаріи, подъ предсѣдательствомъ Преосвященнаго Василія, Епископа Сумского. По открытіи засѣданія Предсѣдательствующимъ Преосвященнымъ, съ указаніемъ на главные предметы, подлежащіе разсмотрѣнію и обсужденію членовъ собранія, Предсѣдатель Правленія Общества, о. Ректоръ Семинаріи Алексѣй Юшковъ сказаль рѣчь о задачахъ, преслѣдуемыхъ Обществомъ, и тѣхъ результатахъ, которые имъ были достигнуты въ теченіе перваго года, со времени его возникновенія отъ 27-го Сентября 1908 года. Затѣмъ, прочитаны были: отчетъ Общества за 1908—1909 г. секретаремъ Правленія Общества преподавателемъ А. Ө. Вертеловскимъ и докладъ по провѣркѣ его членами ревизіонной коммиссіи преподавателемъ

II. В. Кудревичемъ. Отчетъ Общества собраніемъ быль утвержденъ. При этомъ собрание единогласно признало необходимымъ принести особую благодарность Его Высокопреосвященству, Высокопреосвященнъйшему Арсенію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому, какъ за покровительство Обществу, такъ и за весьма значительныя пожертвованія, выразившіяся: а) во взнось 200 руб.  $4^{0}/_{0}$  рентою и б) въ пожертвованія на нужды Общества 1730 руб. 27 коп., вырученныхъ редакціею журнала "Въра и Разумъ" отъ изданія проповъдей Его Высокопреосвященства и обращенныхъ въ неприкосновенный капиталь. Вмъстъ съ тымь Преосвященный Василій предложиль собранію, не найдеть ли оно желательными избрать почетными членами Общества протојерея Каеедральнаго Собора С. П. Любицкаго и Почетнаго Блюстителя по хозяйственной части, казначея Правленія Общества Д. Г. Фигуровскаго, оказавшихъ щедрую матеріальную поддержку Обществу. Предложеніе это было принято собраніемъ единогласно. Въ дополненіе къ этому, по предложенію члена Общества законоучителя Коммерческого Училища священника о. І. Филевскаго, собраніе признало необходимымъ выразить благодарность всьмь о.о. благочиннымъ, трудившимся по собиранію пожертвованій по подписнымъ листамъ въ пользу Общества, но особенно слъдующимъ тремъ: 4-го Изюмскаго округа свящ. о. Михаилу Пономареву, 1-го Зміевскаго — священнику о. Николаю Красину и 1-го Изюмскаго прот. о. Стефану Коханову, какъ потрудившимся въ этомъ деле наиболъе успъшно въ отчетномъ году. Составъ Правленія Общества желанію членовъ собранія, выраженному оставленъ прежній, по единогласно. Но по предложенію Председателя Правленія о. Ректора Семинаріи А. М. Юшкова, въ виду увеличенія дель Общества, собрание признало необходимымъ число выборныхъ членовъ увеличить съ 4 до 6. Новыми членами Правленія были избраны единогласно: Н. В. Гогинъ и С. И. Чистосердовъ. Такъ закончился первый годъ дъятельности Общества вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ Харьковской Духовной Семинаріи, со времени возникновенія его, 26 Сентября 1908 года, съ надеждами на дальнъйшее успътное его продолжение въ будущемъ, вызываемое возрастающими нуждами учащихся.

# ОТЧЕТЪ

о состоянін Харьковскаго Епархіапьнаго Женскаго Учнлища въ учебно-воспитатепьномъ отношеніи за 1908—1909 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Общія свидинія объ успихахь, поведеній и состояній здоровья воспитанниць.

Успѣхи воспитанниць въ отчетномъ году наглядно изображаются въ нижеслѣдующей таблицѣ, показывающей число воспитанницъ каждаго класса, получившихъ баллы: 5, 4, 3 и 2 по всѣмъ предметамъ вмѣстѣ и не оказавшихъ успѣховъ.

| КЛАССЫ и ОТДЪЛЕНІЯ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   | воспитанницт                                                                           | Число получавшихъ<br>баллы.                                                  |                                                                            |                                                                      |   | оквзали<br>Ковъ                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---|---------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   | воспит                                                                                 | 5                                                                            | 4                                                                          | 3                                                                    | 2 | Не оказа<br>успъховъ            |
| Приготовительный I-ое отдёленіе Приготовительный II-с отдёленіе Первый классь I-ое отдёленіе Первый классь II-ое отдёленіе Второй классь II-ое отдёленіе Второй классь II-ое отдёленіе Третій классь II-ое отдёленіе Третій классь II-ое отдёленіе Четвертый классь II-ое отдёленіе Четвертый классь II-ое отдёленіе Пятый классь II-ое отдёленіе Пятый классь II-ое отдёленіе Пятый классь II-ое отдёленіе Пистой классь II-ое отдёленіе Пистой классь II-ое отдёленіе Пистой классь II-ое отдёленіе | • | 53<br>57<br>51<br>55<br>63<br>57<br>52<br>53<br>40<br>45<br>44<br>48<br>38<br>35<br>28 | 19<br>20<br>8<br>12<br>17<br>11<br>7<br>10<br>9<br>11<br>14<br>12<br>11<br>5 | 21<br>23<br>18<br>22<br>21<br>15<br>23<br>23<br>14<br>16<br>22<br>23<br>18 | 12<br>11<br>22<br>19<br>19<br>28<br>17<br>20<br>16<br>16<br>16<br>13 |   | 1 3 1 - 2 - 1 1 2 1 - 1 2 1 - 1 |

Какъ видно изъ представленной таблицы, успѣхи воепитанницъ за отчетный годъ могутъ быть признаны вполнѣ удовлетворительными. Удовлетворительны были успѣхи воспитанницъ и по необязательнымъ предметамъ: французскому языку, музыкѣ и иконописанію. Французскому языку обучалось 128 воспитанницъ; музыкѣ (игрѣ на рояли)—157, игрѣ на скрипкѣ 15, иконописанію—26 воспитанницъ.

<sup>\*)</sup> См. ж. "В. и Р.", отд. Извъстій и Замътокъ № 5 за 1910 г.

Лучшія воспитанницы по успѣхамь и поведенію, согласно постановленію Педагогическаго Совѣта, Его Высокопреосвященствомь утвержденному, удостоены награды книгами и похвальными листами.

Таковыхь было: въ приготовительномъ 1 отд.—11, въ приготов. И отдъл.—11 воспит.; въ 1 кл. І-го отд.—4, въ І кл. 2-го отд.—6; во 2-мъ норм.—6, во 2 парал.—2; въ 3 норм. кл.—2, въ 3 парал.—4; въ 4 норм.—5, въ 4 пар.—6; въ 5 нор.—1, въ 5 парал.—3; въ 6 норм.—6, въ 6 парал.—2; въ 7 кл.—8 воспитанницъ.

Награды давались воспитанницамь, имфющимь по каждому предмету изъ годового и экзаменнаго балла "5".

2) За поведеніемъ воспитанниць, согласно § 29 Училиці. Устава, имъла наблюденіе главнымъ образомъ Начальница Училица самолично и чрезъ воспитательницъ. Поведеніе воспитанниць въ отчетномъ году отмѣчено въ общемъ балломъ—"5".

Воспитанницы обнаружили въ своемъ поведеніи религіозность, трудолюбіе, скромность и почтительность къ старшимъ. Христіанскія обязанности исполнялись воспитанницами неопустительно съ должнымъ усердіемъ и благоговѣніемъ. Всѣ онѣ исправно присутствовали на утреннихъ и вечернихъ молитвахъ, изъ коихъ однѣ читались очередною воспитанницею, а другія были пѣты всѣми воспитанницами. Предъ уроками воспитанницы читали дневное Евангеліе. Уроки начинались и заканчивались молитвою.

Въ воскресные и праздничные дни воспитанницы присутствовали на Богослуженіи въ домовой училищной церкви, при чемъ сами исполняли все церковное чтеніе и пѣніе. Согласно опредѣленію Св. Сунода отъ 2-го—18-го Іюля 1908 г. за № 4503, въ чтеніи принимали участіе не только воспитанницы старшихъ классовъ, но и младшія. Въ церковномъ пѣніи на правомъ и лѣвомъ клиросахъ принимали участіе всѣ воспитанницы 5 и 6 класса, а иногда и 7-го кл., поочередно, а на лѣвомъ клиросѣ пѣли и ученицы 4-го кл., составляя лѣвый хоръ. По временамъ за Богослуженіемъ нѣкоторыя пѣснопѣнія исполнялись всѣми воспитанницами.

Предъ праздникомъ Рождества Христова, съ 18-го по 21-ое Ноября, и въ постъ Св. Четыредесятницы всъ воспитанницы говъли, исповъдывались и причащались Св. Таинъ; по средамъ и изтницамъ Великаго поста присутствовали на Преждеосвященныхъ Литургіяхъ въ училищной церкви. Установленные церковью посты соблюдались какъ воспитанницами, такъ и воспитательницами. Ученическія обязанности выполнялись воспитанницами добросовъстно и аккуратно;

замъчавшаяся-же малоуспъшность нъкоторыхъ изъ нихъ имъла причинами своими неразвитость и малоспособность.

За поведеніемъ воспитанницъ въ классное время и во время приготовленія уроковъ наблюдали воспитательницы и Начальница Училица.

3) Состояніе здоровья воспитанниць въ отчетномъ году нельзя назвать удовлетворительнымъ. Всъхъ случаевъ заболъванія и леченія въ училищной больницѣ было 658. Болѣзни были слѣдующія: брюшной тифъ-117 случаевъ, скарлатины-12 случаевъ, рожа-2, трахома-4, вътряная осна-6, заушница-10, горловыя бользни-119, гастрить-16, кровавый понось-3, воспаление около сердечной сумки-2, крупозное воспаленіе легкихъ-1, воспаленіе слѣпой кишки-1 случай. Большинство случаевъ острыхъ заболиваній представляло теченіе тифа, исключительно и необычайно тяжелаго; въ большомъ количествъ наблюдались тяжелыя осложненія воспаленіемъ легкихъ, неръдко были комбинированныя осложненія съ этихъ объихъ сторонъ, были случаи желудочнаго и кишечнаго кровотеченій. Восемь случаевъ тифозныхъ заболбваній окончились смертью въ училищной больницъ. Умерли воспитанницы: Станкова Анна 5-го парал. кл., Пономарева Анна 3 норм., Мухина Ксенія 2-го норм., Рогальская Антонина 4-го норм., Грекова Анна 7-го кл., Рубинская Марія 2-го пар., Мухина Валентина 4-го норм., Орлова Анна 3-го норм., 3 воспитанницы (Шокотова Марія 4-го норм., Николаевская Елизавета 4-го пар. и Навродская Екатерина 6 кл.) умерли въ дом'я родителей и 1 воспитанница (Переверзева Марія 5-го норм. кл.) скончалась въ больницъ Краснаго Креста въ г. Харьковъ.

Кром'в того, Сукачева Лидія 6 норм. кл. умерла въ училищной больниц'в отъ остраго воспаленія сердечной сумки и Грызодубова Евгенія 6 нор. кл. скончалась въ дом'в родителей отъ чахотки.

Училищнымъ врачемъ по зубнымъ болѣзнямъ отъ 19-го Сент. 1908 г. по 12-ое мая 1909 г. въ училицѣ было сдѣлано 42 пріема. Принято было 463 воспитанницы, изъ нихъ 206 въ первый разъ и 257 вторично.

Обстоятельства, благопріятствовавшія и препятствовавшія успишному веденію учебно-воспитательнаго дила. Число пропущенных в преподавателями уроковь. Миры, принятыя и предполагаемыя къвозвышенію учебно-воспитательнаго дила.

Учебно-воспитательное дёло въ отчетномъ году находилось въ удовлетворительномъ состояніи и велось правильно, вполнё согласно съ § 83 "Училищнаго Устава".

Къ обстоятельствамъ, благопріятствовавшимъ успѣшному веденію учебнаго дѣла, надо отнести то, что преподаватели, обладая педагогическою опытностью, относились къ своимъ обязанностямъ добросовѣстно и исполняли ихъ съ надлежащимъ усердіемъ. Класныя воспитательницы и ихъ помощницы усердно содѣйствовали веденію учебно-воспитательнаго дѣла; присутствовали на урокахъ, во время вечернихъ занятій репетировали съ воспитанницами заданные уроки, своими объясненіями способствовали успѣпіному и сознательному усвоенію ихъ и замѣняли отсутствовавшихъ преподавателей, занимались съ дѣтьми чтеніемъ, письмомъ подъ диктовку или рукодѣліемъ.

Преподавателями и учительницами опущено по болѣзни и другимъ уважительнымъ причинамъ 253 урока.

Для возвышенія учебно-воспитательнаго дёла были приняты и практиковались, по примёру прошлыхъ лёть, слёдующія мёры:

- 1) Въ виду переполненности Училища вслѣдствіе открытія 7-го дополнительнаго класса и 2-хъ отдѣленій приготов. кл., отчего ощущалась тѣснота, особенно въ спальныхъ помѣщеніяхъ, а скученность не могла не отзываться и на учебно-воспитательномъ дѣлѣ въ Училищѣ, Совѣть Училища, принимая во вниманіе опредѣленіе Св. Сунода отъ 23 Ав.—5-го Сентября 1907 г. за № 5077, которымъ существованіе приготов. классовъ при Епарх. Училищахъ признано необязательнымъ, призналъ необходимымъ войти съ ходатайствомъ къ Его Высокопреосвященству о закрытіи обоихъ отдѣленій приготовительнаго класса.
- 2) Совъть Училища, съ участіемъ преподавателей и воспитательниць, разсматриваль вносимыя Начальницею Училища и Инспекторомъ классовъ двухъ—мъсячныя въдомости о поведеніи и успъхахъ воспитанницъ, неуспъвшихъ по неразвитости, малоспособности, или бользни, поручалъ особому вниманію учащихъ во время класныхъ уроковъ и воспитательницъ во время вечернихъ занятій.
- 3) Въдомость о числъ малоуспъвавшихъ воспитанницъ по истечени двухъ мъсяцевъ представлялась Совътомъ при журналахъ Его Высокопреосвященству.
- 4) Инспекторъ классовъ, посвидая уроки преподавателей, а также наблюдая за приготовленіемъ уроковъ воспитанницами во время вечернихъ занятій, въ потребныхъ случаяхъ давалъ соотвътствовавнія указанія и разъясненія, рекомендовалъ учащимъ тѣ или другія пособія и велъ съ ними бесѣды о возможно лучніей постановкѣ учебнаго дѣла.

- 5) Начальница Училица лично, во время посъщенія уроковь и вечернихъ занятій и чрезъ воспитательницъ, слъдила за успъхами и поведеніемъ воспитанницъ и требовала отъ нихъ усерднаго и аккуратнаго исполненія своихъ обязанностей.
- 6) Инспекторомъ классовъ совмѣстно съ преподавателями и воспитательницами обращалось вниманіе на внѣ-классное чтеніе воспитанницами книгь, съ цѣдью развитія и обогащенія свѣдѣніями, помимо класснаго преподаванія.

По примѣру прошлыхъ лѣтъ, и въ отчетномъ году практиковались общія для всего класса чтенія книгъ, особенно во время механическихъ занятій рукодѣліемъ.

Въ великій пость, особенно во дни говѣнія, ученицамъ выдавались книги для чтенія религіозно-нравственнаго содержанія. Ближайшее наблюденіе за внѣ-класснымъ чтеніемъ имѣли воспитательницы подъ руководствомъ инспектора классовъ и при содѣйствіи преподавателей.

- 7) Для болье яснаго и отчетливаго усвоенія знаній употреблялись наглядныя пособія. Кромь того, неоднократно во внь-классное время показывались воспитанницамь при помощи волшебнаго фонаря туманныя картины, имьвшія своимь содержаніемь священно-историческія событія, изображенія замычательныхь историческихь дьятелей, физическія явленія, архитектурныя сооруженія, типы народовь; при чемь велись соотвытствующія картинамь чтенія или давались надлежащія разъясненія.
- 8) Для развитія литературнаго вкуса воспитанниць, для пріученія ихъ къ правильному и выразительному чтенію, а вмѣстѣ съ тѣмъ и для доставленія имъ пріятнаго и полезнаго развлеченія, иногда устраивались въ присутствіи близкихъ Училищу лицъ литературновокальные вечера, на которыхъ воспитинницы произносили заученныя стихотворенія, пѣли хоромъ и играли на музыкальныхъ инструментахъ приготовленныя пьесы.
- 9) Въ предотвращение случаевъ поздняго начинанія нѣкоторыми воспитанницами составленія задаваемыхъ сочиненій и другихъ письменныхъ работь противъ назначеннаго срока и происходящей отсюда торопливости воспитанницъ въ исполненіи письменныхъ упражненій, требовались отъ пишущихъ черновыя тетради, которыя просматривались преподавателями. Въ случать отступленія отъ этого требованія обращалость не неисправныхъ особое вниманіе инспектора классовъ.
  - 10) Въ видахъ поощренія къ трудолюбію лучшихъ по успъ-

хамъ и поведенію воспитанниць, Сов'єть Училища награждаль пхъ книгами и похвальными листами. Съ тою же цёлью при отпускахъ воспитанниць въ дома родителей ихъ баллы по усп'єхамъ и поведенію выставлялись въ отпускныхъ билетахъ.

11) Въ старшихъ классахъ весьма много способствовало развитію педагогическихъ способностей воспитанницъ ихъ практическія занятія въ образцовой перковно-приходской школъ.

Къ числу обстоятельствъ, препятствовавшихъ успѣтиному веденію учебно-воспитатальнаго дѣла, надо отнести постигшую Училище въ отчетномъ году эпидемію тифа.

(Продолжение будеть).

# Отъ Коммиссіи по устройству въ Сакахъ помѣщеній для больныхъ духовнаго вѣдомства.

Коммиссія по устройству въ с. Сакахъ, Евпаторійскаго утада, помінценій для больныхъ духовнаго въдомства имъетъ честь довести до свъдънія епархіальнаго духовенства, что въ виду годъ отъ года увеличивающагося количества лицъ духовнаго въдомства, желающихъ жить въ епархіальныхъ помінценіяхъ, въ виду ограниченнаго количества сихъ помінценій, а также въ виду того, что они работають лиць въ теченіе трехъ лечебныхъ сезоновъ (съ мая по августь—съ будущяго 1910 года помінценія эти будуть сдаваться лицамъ духовнаго въдомства лишь на полную лечебную очередь (місяцъ); льгота можеть быть даваема больнымъ духовнаго въдомства лишь на два дия; желающіе жить въ енархіальныхъ помінценіяхъ больше этого срока платять за номеръ впредь за весь спіндующій місяцъ и при условіи, если этотъ номеръ не сданъ завіндующимъ новому очередному сезонному больному.

Духовенство военное никакими льготами въ епархіальныхъ помѣщеніяхъ не пользуется, потому что въ Сакахъ существуеть спеціальная военная грязелечебница, гдѣ военное духовенство и безъ того можетъ помѣщаться на льготныхъ условіяхъ, наравнѣ со всѣми военными.

#### Епархіальныя извъщенія.

## 1. Объ опредъленіи на священно-церковно-служительскія мъста.

- а) Безмѣстный діаконъ Іоаннъ Вербицкій опредѣленъ 27 марта на діаконское мѣсто при Александро-Невской церкви, села Рай-Александровки, Изюмскаго уѣзда.
- б) Учитель церковно-приходской школы Павель Ченченко опредёлень 24 марта и. д. псаломщика къ Рождество Богородичной церкви, села Ъздоцкаго, Богодуховскаго уъзда.
- в) Потомственный почетный гражданинь Ивань Капустянскій опредёлень 24 марта и. д. псаломщика къ Вознесенской церкви, села Вздоцкаго, Ахтырскаго уёзда.
- г) Сынъ священника Николай *Ковалевскій* опредёленъ 30 марта и. д. псаломщика къ Іоанно-Богословской церкви, села Солнцевки, Харьковскаго уёзда.
- д) Крестьянинъ Всеволодъ *Лубенскій* опредѣленъ 30 марта и. д. псаломщика къ Рождество-Богородичной церкви, слоб. Бунчужной, Старобѣльскаго уѣзда.
- е) Крестьянинь Филиппь Маценко опредёлень 6 апрёля и. д. псаломщика къ Соборной Успенской церкви, города Богодухова.

# 2) О перемъщеніи священно-церковно-служителей на другія мъста.

- а) Священникъ Черниговской епархіи Іоаннъ Заводовскій перемѣщенъ 29 марта на священническое мѣсто при Троицкой церкви, села Василевки, Лебединскаго уѣзда.
- б) Діаконы церквей: Покровской, села Безлюдовки, Харьковскаго убзда, Петръ Лобковскій и Крестовоздвиженской, слоб. Черкасской Лозовой, того же убзда, Николай Васютинскій перемінены 18 марта одинъ на місто другого.
- в) Псаломщикъ Рождество-Богородичной церкви, слоб. Бунчужной, Старобъльскаго увзда, Григорій Соболевъ перемъщень 30 марта на псаломщицкое мъсто при вновь устроенной Успенской церкви, села Чепиговки, того же уъзда.
- г) Псаломщикъ Успенской перкви, села Хотвни, Сумскаго увзда, Антоній Станцовъ перемвщенъ З апрыля на псаломщицкое мысто при Николаевской церкви, слободы Никольской, Старобыльскаго увзда.
- д) Псаломщикъ церкви, села Солнцевки, Харьковскаго увада, Павель *Краснокутскій* перемвщень 30 марта на псаломщицкое мвсто къ Всвхсвятской церкви, села Вировъ, Сумскаго увада.

- е) Псаломщикъ Архангело-Михайловской церкви, города Краснокутска, Богодухов. увзда, Николай *Мигулинъ* перемъщенъ 5 апръля на псаломщицкое мъсто при Георгіевской церкви, слоб. Ольховатки, Волчанскаго увзда.
- ж) Псаломщикъ Іоанно-Воинской церкви, села Андреевки, Сумскаго убзда, Вячеславъ Прядкинъ и и. д. псаломщика Рождество-Богородичной церкви, села Удъ, Харьковскаго убзда, Димитрій Ба-бенко перемѣщены 5 апрѣля одинъ на мѣсто другого.
- з) И. д. псаломщика церкви слоб. Бугаевки, Изюмскаго у взда, Аванасій Гончаровъ и псаломщикъ села Ряснаго, Ахтырскаго у взда, Василій Свычаревскій перем'єщены З апрёля одинъ на м'єсто другого.

#### 3) Объ увольненіи за штатъ.

Священникъ Троицкой церкви, села Василевки, Лебединскаго увзда, Феодоръ Заводовскій уволенъ, согласно прошенію, за штатъ 29 марта.

#### 4) Объ утвержденіи въ должности церковныхъ старостъ.

- а) Къ церкви слоб. Ново-Красной, Купянскаго увзда, утвержденъ 11 марта старостою крестьянинъ Даніилъ Котляровъ.
- б) Къ церкви сл. Кривой Луки, Изюмскаго уйзда, утвержденъ 12 марта старостою кр. Григорій *Грунскій*.
- в) Къ церкви слоб. Коломійчихи, Купянскаго ужзда, утвержденъ 14 марта старостою кр. Гавріилъ Зубъ.
- г) Къ церкви сл. Тимоновой, Старобъльск. у., утвержденъ 20 марта старостою кр. Гавріилъ Хамловъ.
- д) Къ Покровской церкви, сл. Котельвы, Ахтырскаго уъзда, утвержденъ 20 марта старостою кр. Николай *Бурковецъ*.
- е) Къ церкви села Богородичнаго, Изюмскаго убзда, утвержденъ 21 марта старостою кр. Назарій Буднякъ.
- ж) Къ вновьустроенной церкви Успенской, села Чепиговки, Старобъльск. у., утвержденъ 21 марта старостою кр. Лука Бойко.
- з) Къ Митрофаніевской церкви, города Недригайлова, Лебединскаго увзда, утвержденъ 23 Марта старостою кр. Павелъ Коваленко
- і) Къ Петро-Павловской церкви, города Харькова, утвержденть 27 марта старостою крестьянинъ Мина Гень.
- и) Къ вновьустроенной Николаевской церкви, хутора Нуровой, Изюмскато убзда, утвержденъ 26 марта старостою кр. Иванъ Слабуновъ.

- к) Къ церкви села Заводянки, Староб. у., утвержденъ 28 марта старостою кр. Иванъ Лысенко.
- л) Къ перкви сл. Шаровой, Староб. у., утвержденъ 24 марта старостою кр. Алексъй *Кваша*.
- м) Къ церкви села Янкова Рога, Ахтырскаго увзда, утвержденъ 31 марта старостою кр. Григорій *Пастиникъ*.
- н) Къ церкви слободы Голой Долины, Изюмскаго увзда, утвержденъ 30 марта старостою кр. Василій Капнинъ.
- о) Къ Николаевской церкви, слоб. Новой Водолаги, Валковскаго убзда, утвержденъ 31 марта старостою кр. Елисей *Лазаренко*.
- п) Къ Троицкой церкви, слоб. Алексвевки, Зміевскаго увзда, утверждень 2 апръля старостою крестьянинь Харламиій Демьяненко.
- р) Къ Николаевской церкви, слободы Бълки, Ахтырскаго уъзда, утвержденъ З апръля старостою крестьянинъ Миронъ Волошинъ.

#### 5) Объ утвержденіи и. д. псаломщиковъ въ должности.

И. д. псаломщика Успенской церкви, слободы Соколова, Зміевскаго убзда, Петръ *Өедоровъ* утвержденъ 18 марта въ должности псаломщика.

# 6) Объ утвержденіи должностныхъ лицъ.

- а) Священникъ Рождество-Богородичной церкви села Двурѣчнаго Кута, Харьковскаго уѣзда, Василій Ястремскій назначень 13 марта духовникомъ духовенства 2 округа Харьковскаго уѣзда, вмѣсто состоявшаго въ сей должности протоіерея Порфирія Шокотова.
- б) Донской Епархіальный Миссіонеръ Левъ Кунцевичь назначень 7 апръля на должность Харьковскаго Епархіальнаго Миссіонера.

## 7) О производствъ въ чины.

Высочайшимъ Приказомъ по гражданскому вѣдом. отъ 18 дек. 1909 г. за № 87 за выслугой лѣтъ утверждены канцеляр. служит. Харьков. Духов. Консисторіи Слоневскій въ чинѣ коллежск. регистратора со старшинствомъ съ 1 сент. 1908 г. и надзиратель Сумскаго духов. учил. Грызодубовъ въ чинѣ коллежск. секретаря со старшинствомъ съ 28 окт. 1905 г.

# 8) О присоединеніи къ православію.

Священникомъ Троицкой церкви, города Сумъ Алексвемъ Мигулинымъ присоединены къ православію 25 марта штундисты крестьянивъ Филипть Ивановъ Бълоусовъ и жена его Марфа Даніплова дочь.

#### 9) Объ утвержденіи въ должности законоучителей.

- а) Діаконъ Харьковской Христорождественской церкви Димитрій Бугаевъ утвержденъ 17 марта законоучителемъ Харьковскаго частнаго начальнаго училища Л. В. Іогансонъ.
- б) Священникъ церкви слоб. Самотоевки, Ахтырскаго увзда, Василій Куличновъ, назначенъ 30 марта законоучителемъ Самотоевскаго 2-го начальнаго училища.
- в) Священникъ Харьковской Серафимовской церкви Николай *Нетремскій* назначень 30 марта законоучителемь въ частномъ училицѣ 3-го разряда, съ профессіональнымъ классомъ учрежденнаго въ г. Харьковѣ В. П. Трифильевой.
- г) Священникъ Воскресенской церкви, села Хорошева, Харьковскаго увзда, Іоаннъ Закрищкій, назначенъ 24 марта законоучителемъ мъстнаго народнаго училища.

#### 10) Вакантныя мѣста:

#### а) Священническія:

При Спасской церкви, Харьковскаго училища слепыхъ.

## δ) Дίακοнскія:

При Николаевской церкви, города Харькова.

#### и в) Псаломицицкія:

- Николаевской церкви, города Лебедина.
- Покровской церкви, сл. Большой Писаревки, Богодухов. у.
- Ветхевитской церкви, гор. Славянска, Изюмскаго утзда.
- Спасской церкви Харьковскаго училища слёныхъ.
- Успенской церкви, въ сл. Хотени, Сумскаго увада.
- Архангело-Михайловской церкви города Краснокутска, Богодуховского увзда.

II.

Содержаніе. Поученіе на литургін преждеосвященныхь Даровъ. Вослитанника VI класса X. Д. Семинаріи Николая Дерковницкаго.— Миссіонерскій листокъ. Собесвдованіе съ сектантами въ сл. Ободахъ, Сумскаго увзда. Свящ. Өеодора Сулимы.—Епархіальная хроника.—Прощаніе духовенства Харьковской епархіи съ митрофорнымъ протоіереемъ Т. И. Буткевичемъ. (Продолженіе).—Некрологъ.—Иноепархіальный отдъль.—Архипастырское посланіе къ паствъ казанской.—Разныя извъстія и замътии.—Результаты новыхъ пріемовъ въ земледъліи.—Алкоголизмъ дътей.—Объявленія.

# поучение

# на литургіи преждеосвященныхъ Даровъ \*).

"Положи, Господи, храненіе устомъ моимъ и дверь огражденія во устнахъ моихъ".

Такъ, возлюбленные братіе, воспъваетъ Святая Церковь въ великіе дни поста и покаянія на литургіи преждеосвященныхъ Даровъ. Къ престолу Всевышняго, какъ облака кадильнаго дыма, несутся наши горячія и пламенныя моленія, мы просимъ Всещедраго Бога увидъть Своимъ милостивымъ окомъ наши воздътыя руки, услышать гласъ моленія нашего, призръть на нашу тихую, смиренную молитву. Но въ то же время мы чувствуемъ въ глубинахъ сердца нашего, что только тогда молитва наша чиста будетъ предъ Богомъ, благоуханна, какъ дымъ кадильный, когда будутъ возносить ее и уста чистыя и нескверныя, чуждыя слова гнилого и празднаго. И вотъ мы, братіе, возносимъ къ Господу новое моленіе, просимъ Его освятить слово наше, оградить уста отъ всего гръховнаго: "Положи, Господи, храненіе устомъ моимъ и дверь огражденія во устнахъ моихъ".

Такъ взываемъ мы, чувствуя, какъ ничтожны въ этомъ отношеніи наши собственныя силы, сознавая необходимость для христіанина "образа здравыхъ словесъ" (2 Тим. I, 13), чуждыхъ зла и непотребства, необходимость воздержанія

<sup>\*)</sup> Произпесено въ семинарскомъ храмъ на литургіи преждеосвященныхъ Даровъ 7 апръля.

языка, этого малаго члена нашего, но много дълающаго злого и гръховнаго (Іак. Ш., 5).

Грѣховно и нечисто, возлюбленные братіе, было все тѣло человѣческое послѣ грѣхопаденія. Но могучею силою Божією, искупительными заслугами Спасителя нашего Господа Христа Інсуса,—Который, освятивъ Церковь и представивъ ее "не имущу скверны или порока, или нѣчто отъ таковыхъ" (Еф. V, 27), освятилъ и насъ, членовъ Тѣла Своего,—освящено было и самое грѣховное тѣло наше,—содѣлано храмомъ Духа Святаго (I Кор. IV, 10).

Поэтому-то всё заботы, всё старанія христіанина относительно тела своего должны быть направлены къ тому, чтобы представить "тёлеса свои жертву живу, святу, благоугодну Богови, (Рим. XII, 1), хранить безъ порока духъ, душу и тёло въ пришествіе Господа нашего Христа Інсуса (І Өес. V, 23).

Однимъ изъ членовъ, одною изъ частей этого тъла христіанскаго является, братіе, и языкъ нашъ. Онъ "небольшой членъ,—по словамъ апостола,—но много дълаетъ" (Іак. III, 5). Вудучи оскверненнымъ, онъ охватываетъ заразой оскверненія и все тъло, дълаетъ скверными и нечистыми всъ члены этой храмины Духа Святаго. Какъ быстро движущееся колесо можетъ и само загоръться отъ тренія и спалить все, находящееся съ нимъ въ соприкосновеніи, такъ бываетъ и съ языкомъ нашимъ, если онъ сдълается, какъ говоритъ апостолъ, собраніемъ и прикрасой неправды (Іак. III, 6). Потому-то и призываеть насъ, братіе, апостолъ: "удержи языкъ свой отъ зла и уста твои отъ лукавыхъ ръчей" (1 Петр. III, 10).

И дъйствительно, незначительное слово можеть вызвать уже многое, какъ показываетъ и обыдениая жизшь, полная гръха и беззаконія, лести и неправды. Но изъ всъхъ гръховъ, которые нашли себъ прочное и надежное обиталище на языкъ нашемъ, болье другихъ выдъляется сквернословіе. Страшное и глубоко-прискорбное явленіе видимъ мы, возлюбленные братіс! Тотъ языкъ, который возноситъ хвалу Господу, произноситъ Его святое имя, принимаетъ Святыя животворящія Тайны, читаетъ слово Божіе, тотъ языкъ чрезъ какія-нибудь минуты произноситъ то, что тяжело и больно слышать истинному христіанину.

"Всяко слово гнило да не исходить изъ усть вашихъ" (Еф. IV, 29), "отложите срамословіе" (Кол. Ш, 8), потому что всякое слово праздное, а тѣмъ болѣе слово грѣховное, услышано будеть Вездѣсущимъ и Всевѣдущимъ Богомъ, записано будеть на огромныхъ свиткахъ прегрѣшеній нашихъ, и за это слово дасть каждый изъ насъ отвѣть въ день Страшнаго Суда Христова и воздаянія...

Какъ привычно, какъ постоянно сдѣлалось, однако, слово гнилое въ устахъ человѣка въ наше печальное для

Какъ привычно, какъ постоянно сдѣлалось, однако, слово гнилое въ устахъ человѣка въ наше печальное для чистоты христіанства время. Какъ свободно и непринужденно слетаетъ оно и съ устъ многолѣтнихъ, убѣленныхъ сѣдинами старцевъ, и съ лепечущаго языка еще полуневиннаго младенца! Но могучій голосъ сознанія человѣческаго, голосъ сердца и совѣсти, все упорно протестуетъ противъ этого явнаго поруганія чистоты тѣла нашего—храма Духа Святаго.

Гръшны и повинны въ сквернословіи, можетъ быть, и мы, братіе возлюбленные, но обратимъ взоръ на душу нашу, на сердце, въ которомъ подъ толстою корою гръха и гръховнаго усыпленія все еще струнтся чистый источникь совъсти, этого неумолкаемаго гласа Божія, вспомнимъ свътлые дни невиннаго дътства нашего, припомнимъ, какими скорбными струнами отозвалось сознаніе наше на первое услышанное или нами самими произнесенное слово гнилое. Развъ не вспыхивало яркимъ румянцемъ стыда наше лицо, когда доносилось до слуха бранное, безстыдное слово, развъ не звучаль въ глубинъ еще мало-загрязненнаго сердца нашего могучій звонъ колокола совъсти, когда въ первый разъ произносилось это слово и нами? Какъ больно сжималось тогда сердце наше, какъ мучительно снъдалъ наше сознаніе стыдъ и, кажется, хотвлось скорве провалиться сквозь землю, чъмъ поднять послъ этого глаза на свътлый міръ Вожій. Прошли года, и замолчалъ голосъ совъсти. Но онъ время отъ времени просыпается, пробуждается тогда, когда вылетаетъ гнилое слово изъ устъ нашихъ предъ лицомъ невиниаго ребенка, предъ хрустальной чистотой сердца дв-вушки и женщины. Вспоминается тогда и былая чистота нашей души и невинное наше дътство, и опускаются нечистыя очи, замираеть слово гнилое на устахъ говорящаго.

Обыденная жизнь наша тоже часто протестуеть и воз-

стаеть противъ нечистаго слова. Мы не посмъемъ сказать его среди большого собранія, въ присутствіи лицъ почтенныхъ и уважаемыхъ, мы никогда не допустимъ и едва-ли даже помыслимъ произнести бранное слово предъ лицомъ земного царя. И вотъ, при всемъ этомъ, мы, завъряя всъхъ и наждаго въ существованіи въ насъ горячей въры въ Бога, Творца и Промыслителя Нашего, не задумываемся чуть-ли не на каждомъ шагу произносить брань и нечистыя слова предъ Лицемъ Того, кто все видитъ и слышитъ, отъ кого не укроется ни одна мысль человъческая, предъ къмъ трепещуть херувимы и серафимы, закрывая свои лица предъ сіяніемъ славы Божіей. Гдъ же, въ такомъ случать, наша въра, нашъ страхъ Божій и наши стыдъ и совъсть?!

А между тымь, выдь, сейчась грышень такь предывогомь весь нашь русскій народь, вся необъятная родина наша, полная храмовы Божімхь, называвшаяся святой Русью. Изь какихь-то отдаленныхь, туманныхы краевы прилетыла и пронеслась нады ней темная и смрадная буря развратнато, нечистаго, соблазнительнаго литературнаго направленія. Изыкакой-то смрадной глубины поднялись грязныя, мутныя, волны разнузданной проповыди грыха, разврата и сладострастія, и залили и печать, и литературу, и всю общественную жизнь, всы слои общества земли Русской. Словно ослабла и порвалась узда, сдерживающая до этихы поры всы разнузданные инстинкты человыка, словно прорвалась плотина, удерживавшая собою всы проявленія грыховной человыческой природы.

И раздались надъ святой Русью неслыханныя еще слова, полилась грязная, порочная пъсня, зазвучали небыватыя ръчи... Казалось, что общество захлебнется и утопеть въ этомъ разнузданномъ ураганъ гнилого слова.

Но, благодареніе Богу, проснулось уже здравое сознаніе въ сред'в еще не погибшаго духовно русскаго общества. Представители Святой Церкви, всегда стоявшей на страж'в чистоты и нравстенности, всегда ратовали противъ такого безумнаго злоупотребленія свят'війнимъ даромъ слова. Раздались зат'вмъ, сначала робкіе, но потомъ все бол'ве и бол'ве, р'виштельные протесты и изъ слоевъ интеллигенціи. Многіе писатели, даже реалистическаго направленія, выступили уже словесно и печатно противъ этого могучаго царства гиплого слова, и открываются уже глаза ослъпленнаго общества, съ ужасомъ и омерзеніемъ смотрять вслъдъ промчавшейся бури. Укоряеть и мучить ихъ совъсть, протестуеть нравственное чувство, возмущается сознаніе.

А изъ глубины въковъ, изъ тумана съдой древности первыхъ временъ христіанства съ молчаливымъ укоромъ смотрятъ на насъ строгіе, суровые очи великихъ подвижниковъ, святыхъ пустынниковъ, затворниковъ и молчальниковъ. Они не только удерживали "языкъ свой отъ зла и устнъ свои еже не глаголати льсти" (I Петр. III, 10), но затворяли совсъмъ свои уста на долгіе, долгіе годы, созерцая въ глубокомыслій неизреченныя милости и тайны Божій. Такъ провели свою жизнь великіе отцы Өйвайды: Антоній, Пахомій и Павелъ, такъ подвизался и нашъ отечественный угодникъ Божій, св. Серафимъ Саровскій.

И зоветь насъ, возлюбленные братіе, слово Божіе, зоветь еще неугасшая совъсть, призываеть общечеловъческое сознаніе и молчаливый укорь очей святыхъ молчальниковъ, зоветь все это насъ къ слову доброму и чистому, чуждому гръха и сквернословія. "Отложите",—гремить надъ нами съ высоты амвона церковнаго апостоль,—отложите сквернословіе усть вашихъ" (Кол. III, 8), "сквернословіе и пустословіе... не прилично вамъ" (Еф. V, 4), "никакое гнилое слово да не исходить изъ усть вашихъ" (Еф. IV, 29). Чъмъ мы, братіе, отговоримся, оправдаемся предъ апостоломъ? Неразуміемъ-ли?..

Но слово Божіе и наука о душѣ человѣческой отвѣтять намь, что источникомъ всего дурного служить наше же собственное сердце: "исходящее изъ усть изъ сердца исходить, и сіе оскверияеть человѣка (Ме. XV, 18). Поэтому и всѣ заботы наши о нравственной чистотѣ языка должны быть начаты съ заботы о сердцѣ: "сердце чисто созижди во мнѣ Боже и духъ правъ обнови во утробѣ моей!" (Пс. L, 7). Удалимъ изъ него всѣ нечистыя и грѣховныя мысли, удалятся тогда съ языка нашего и "словеса лукавствія". Вспомнимъ далѣе, зачѣмъ даны намъ уста, къ какому служенію предназначенъ языкъ нашъ. Даръ Божій, онъ данъ намъ, какъ отличіе отъ всѣхъ безсловесныхъ животныхъ, данъ для того, чтобы мы хвалили и славили Творца и Благодѣтеля нашего, выражали наши благодаренія и молитвы,

сообщали другь другу наши мысли для взаимнаго назадинія и споспъществованія, къ благополучію нашему, паче же "къ созиданію въры" (Еф. IV, 29). Есть богатая пища языку нашему, для встять и каждаго открытый благодатный источникъ, это слово Божіе. "Живо и дтиственно оно, по слову апостола,—"и остртве всякаго меча обоюдоостраго: оно проникаеть до раздъленія души и духа, составовъ и мозговъ, и судить помышленія и намтренія сердечныя". (Евр. IV, 12). Пусть же оно, вмъстт съ дивными, умилительными словами покаянныхъ, просительныхъ, благодарственныхъ и хвалебныхъ молитвъ и пъсноптній Святой Церкви нашей, будеть постоянно на языкъ христіанина, и тогда уже не окажется мъста слову нашему, слову гртаовному и нечистому.

И не будеть тогда такихъ словъ на свиткахъ и хартіяхъ прегръщеній нашихъ, не прійдется отвъчать намъ за нихъ въ день Страшнаго Суда Христова, когда люди "отъ словесъ своихъ и оправдаются и отъ словесъ своихъ осудятся".

Но немощны, братіе возлюбленные, силы наши, слаба воля, сильно искушеніе. Трудно удержать намъ языкъ свой, но вся надежда наша на Господа...

И среди умилительныхъ пъснопъний литургін преждеосвященныхъ Даровъ воззовемъ, братіе, къ Всемогущему и Всещедрому Богу:

"Положи, Господи, храненіе устомъ нашимъ и дверь огражденія во устнахъ нашихъ", "да исправится молитва" наша "яко кадило предъ тобою"! Аминь.

Воспитанникъ VI класса X. Д. Семинаріи *Николий Церковницкій*.

# миссіонерскій листокъ.

# Собестрованіе съ сектантами въ сл. Ободахъ, Сумскаго утвада.

Баптизмъ въ сл. Ободахъ, Сумскаго уъзда, появился въ концъ 1908 года, и здъсь нашелъ окъ для себя настолько благопріятную почву, что за короткое время очень развился, и въ настоящее время число баптистовъ въ сл. Ободахъ доходить до ста человъкъ. Основателями и первыми пропагандистами баптизма здесь были крестьяне Григорій Андрю. ховъ, Герасимъ Андрюховъ, по профессіи портной (въ данное время проживаеть онъ въ г. Конотопъ, часто наважаеть въ сл. Ободы для пропаганды), Косьма Шевченко съ шестью взрослыми сыновьями и др. Въ настоящее время послъдователи баптизма преимущественно люди молодые, въ возрасть оть 20 до 30 льть, народь рьяный и ревностный, какъ говорять, не по разуму. Епархіальной миссіей обращено на сл. Ободы особое вниманіе, и миссіонеры часто пріважали сюда для собесъдованій, чемь успёли остановить дальныйшее развитіе бантизма; и хотя ободянскіе баптисты усиленно занимаются пропагандой, но на мёстё успёха уже не имъютъ. Съ цълью пропаганды и для общенія съ сектантами разързжають они по увздамь Сумскому, Конотопскому и Льговскому, продають и безплатно раздають свои брошюры въ родъ: "Гръхи противъ тъла"—Я. Фетлера, "Пробуждение Сихоря"—С. Гордона, "Адъ"—Р. Торрея, "Потрясающій вопросъ"-его-же, "Путь, увъренность и радость спасенія" '-В. Ф., и др. За иропаганду баптизма въ сл. Шептуховкъ, Льговскаго ућада, Ободяне, въ виоте году, были уже арестованы и водворены на мъсто своего жительства. Воть вкратцъ исторія баптизма въ сл. Ободахъ Сумскаго увзда.

Для собестрованія съ сектантами прібажаль сюда 6 марта н. г. помощникь миссіонера, священникъ (теодоръ Сулима. О прітадт его тотчась же узнали и православные и сектанты и вечеромь того же дня пришли къ нему нтоколько человт ревнителей православія, съ коими онъ бестроваль о разныхъ предметахъ втры съ 7 часовъ вечера до 12 ночи. Съ жадностію слушали они миссіонера, дтали помтки въ своихъ библіяхъ и просили разъяснить нтокоторыя непонятныя имъ мтока Св. Писанія. На 7 марта назначено было публичное собестрованіе. Въ назначенное время во храмт собралось около 700 человть, явились и вст сектанты съ намтреніемъ или собестровать, или въ случат крайности "сорвать" собестрованіе, но последнее имъ не удалось.

Собесъдование было предложено о святости Церкви

Христовой. Предъ собесѣдованіемъ миссіонеръ пригласилъ всѣхъ помолиться Господу Богу о томъ, чтобы Онъ далъ силы и разумъ свяшеннослужителямъ правильно преподать Слово истины, а паствѣ воспринять его умомъ и сердцемъ. Пропѣли молитвы Духу Святому и за Царя и отечество.

Съ возраженіями со стороны баптистовъ выступили Маркъ Ивановъ Любичъ, Д. Говорунъ, И. Шевченко и Г. Андрюховъ, всъ остальные баптисты разсъялись въ разныхъ мъстахъ храма, очевидно, для удобства "сорвать" бесъду. Послъ молитвы М. Любичь вступиль съ миссіонеромъ въ переговоры о томъ, посколько времени каждому собъдсобесъдованіе вступать въ онжом говорить, ЛП каждому желающему, требоваль, чтобы православные не мъшали сектантамъ говорить и чтобы самъ М. Любичъ, Говорунъ и Андрюховъ стали на солен, рядомъ съ миссіонеромъ. Порешили: говорить каждому собеседнику по десяти минуть, никому въ собесъдование не вмъшиваться, стоять на солен сектантамъ миссіонеръ не разръшилъ, какъ лицамъ не только не посвященнымъ, но и отступникамъ отъ православной въры; заключительное слово должно принадлежать миссіонеру. Кром'в этого миссіонеръ добавиль, что въ основъ собесъдованія должна быть любовь и что если сектанты проявять намфреніе произвесть безпорядокъ, то собесъдникъ ихъ терястъ право говорить и всъ должны будуть стоять и слушать миссіонера. Послъ договора М. Л. сказаль: "а теперь и приглашаю всёхь помолиться Вогу. такъ какъ никто еще не молился, а только проивли что-то непонятное, а вотъ мы покажемъ, какъ пужно молиться". Въ этомъ миссіонеръ сектантамъ тоже отказалъ и спросилъ православныхъ: "вы молились?" "Молились," отвътили всъ. О чемъ?--"Чтобы Господъ послалъ намъ Духа Святаго воспринять ученіе нашей святой Церкви". Послів этого, за отказъ помолиться, сентанты совершенно отказались вступать въ собесъдование, но остались во храмъ, и миссіонеръ началъ бесъду съ православными.

Давъ опредъленіе Церкви Христовой, миссіонеръ выясниль слушателямъ, что Церковь Христова свята, чиста и непорочна (Левр. 20, 26; Римл, 1, 2; 2 Коре. 12, 9; Дъян. 1, 8; 1 Тиме. 2, 20 и пр.), а по сему-то Ап. Петръ внушаетъ намъ

пребывать въ добродътеляхъ (2 Петра 1, 3-11), и никакіе пороки не должны даже именоваться между христіанами (Ефес. 5, 3-5 и 30). Далыпе миссіонеръ указалъ на то, какъ велико различіе между твмъ, каковыми мы должны быть и каковы мы на самомъ дълъ (Еккл. 7, 20; Псл. 13, 3; 52, 4). Послъ этого предложилъ такой вопросъ: куда же намъ причислить согръщающихъ людей? есть ли для нихъ мъсто въ Церкви Христовой? "Сквернятъ" ли они святость Церкви? Предложивъ эти вопросы, миссіонеръ выясниль, что для согръщающихъ возможно покаяніе (Іерм. 8, 4; Іезк. 18, 23; Притч. Солом. 24, 16; Іоан. 8, 4—6; Мө. 18, 22; Лук. 11, 4; 2 Петра 3, 9), и что Самъ Христосъ пришелъ въ міръ не для праведниковъ, но для гръшниковъ (Ме. 9, 13; Тим. 1, 15); следовательно, люди согрешающие къ Церкви Христовой принадлежать и будуть принадлежать къ ней до второго пришествія, до жатвы (Ме. 13, 24—80; 25, 33; Ефес. 5, 30). На этомъ мъстъ М. Любичъ остановилъ миссіонера и спросилъ: "можно ли говорить" и ему. Получивъ разръщеніе М. Л. началь обличать православныхъ во грфхахъ и нераскаянности, въ томъ, что Православная Церковь не обличаеть гръшниковъ, и затъмъ сталъ укорять миссіонера въ томъ, что онъ всемъ грешникамъ даетъ место въ Церкви Христовой, когда Слово Божіе повел'вваеть извергать таковыхъ (1 Коре. 5, 1—13; Ме. 18, 15—17), такъ какъ Церковь не должна имъть ни пятна, ни порока (Ефес. 5, 27). Послъ этого М. Л. настоятельно сталь требовать разъясненія приведеннымъ мъстамъ Св. Писанія и спрашиваль, какъ исполняеть Православная Церковь повельніе Господне: "повыдай Церкви?" Миссіонеръ началъ свое возраженіе такъ: "Господь говорить: Мои мысли-не ваши мысли, не ваши пути-пути Мон (Ис. 55, 8-9);-не я причислилъ немощныхъ людей къ Церкви Христовой, а самъ Христосъ Снаситель, какъ уже и сказано и доказано" (Ме. 13, 24-30; 25, 33; 2 Тиме. 2, 20). Дальше миссіонеръ выясниль, что "развращенныхъ" Православная Церковь извергаеть (Евр. 10, 29) и указаль примъры, да и сами они отдъляются отъ нея (Галт. 1, 8-9), а согръщающие по немощи своей-сами раскаиваются и исповъдують свои гръхи; объ извержении самаго тяжкаго гръшника говорится и въ 1 пос. Коре. 5 главъ, а всъмъ вообще внушается покаяніе (2 Коре. 7, 9; Іак. 4, 8; Откр. 3, 3), Самъ Господь принимаеть кающихся гръщниковъ (Лук. 15, 1—32), ради гръщниковъ Господь создалъ и Церковь и возлюбилъ ее и предалъ Себя за нее (Ефес. 5, 25—27), согръщающіе люди не "оскверняютъ" святости Церкви Христовой (Іоан. 1, 5). Правда, пока мы въ тълъ, мы какъ бы устранены отъ Господа (2 Коре. 5, 6; 1 Коре. 13, 12; Евр. 12, 22—25), но это не означаеть того, что мы не принадлежимъ къ Церкви Христовой, ибо въ противномъ случав явится противорвчие въ Словъ Божіемъ. Здъсь сектанты вновь остановили миссіонера и заявили, что уже прошло болбе 10 минуть, условденныхъ для ръчи каждому собесъднику. На это миссіонеръ отвътиль сектантамъ, что они отъ собесъдованія отказались н, сльдовательно, всь условія потеряли свое значеніе и что теперь полнымъ распорядителемъ собесъдованія является только онъ; и затвиъ продолжалъ: Апостолы неоднократно внушають намь, что только тогда мы наследуемь царство Божіе т. е. небесное, когда пребудемъ тверды и непоколебимы въ въръ до конца (Евр. 3, 12—14), но и это не означаетъ, что гръшники не принадлежать къ Церкви Христовой. Послъ этого миссіонеръ вновь спросиль сектантовъ: "когда вся Церковь Христова состояла изъ однихъ непорочныхъ? и согръщающіе люди "сквернять ли ее? и кто изъ васъ можеть похвалиться своею чистотою, святостію и непорочностію?" Вмфсто отвъта М. Л. началъ говорить, что у православныхъ исповъдь совершается не по заповъди апостольской (Так. 5, 16)... есть гръхи къ смерти и есть гръхи не къ смерти (1 Ioan. 5, 16), а у православныхъ всъ тяжко согръщають, и миссіонеръ причисляетъ ихъ къ Церкви и не объяснилъ намъ, какъ совершается извержение развращенныхъ отъ Церкви, "это, очевидно, для него колючій вопросъ", да у васъ, православные, этого нъть, у васъ къ Церкви всъхъ присоединяють, а отъ Христа удаляють; дайте намъ разъяснение этого?!" Миссіонеръ кратко повториль уже сказанное, указавъ и на чинъ отлученія отъ Церкви въ недълю православія, даль должное разъяснение пос. Іаков. 5 г. 16 ст., что у насъ исполняется говъющими предъ св. причащеніемъ, когда они испрашивають другь у друга прощенія. И после этого спросилъ у православныхъ: поняли ли опи притчу оплевелахъ, - о томъ, кого повелълъ Апостолъ извергнуть, что повелъвають Апостолы согръщающимъ, бываетъ-ли у насъ изверженіе развращенныхъ? Православные отвътили: мы все это поняли, вы даете отвъты на все, пусть же и они дадуть вамъ отвътъ на вашъ вопросъ".

Въ это время одинъ изъ сектантовъ изъ толпы народа громко сказаль: "братіе, молитесь душевно". А М. Л. вмъсто отвъта началъ говорить, что для спасенія необходимо читать Слово Божіе, что Господь училь просто, ясно и для всвхъ понятно, а не мудрствовалъ, какъ миссіонеръ, читайте Слово Божіе и оно вразумить вась... Но такъ какъ М. Л. началь уклоняться оть положительнаго отвъта, то миссіонеръ остановилъ его, не оставивъ безъ разъясненія сказаннаго имъ (Лук. 24, 45; Ме. 13, 10—11; Марка 4, 11—13 и 34), и затъмъ далъ отвътъ на свой вопросъ: "ни одинъ истинный христіанинь не можеть похвалиться своею святостію, даже св. Апостолы жаловались на немощи свои, не всв члены Церкви Христовой, даже временъ апостольскихъ, сохранили полную чистоту и святость (Дъян. 6, 1)". М. Л. возражаль: "вамь отець говорить, что члены Церкви Христовой всегда согръщали, а указываеть такой примъръ, изъ коего видно, что во времена Апостоловъ Церковь была свята, "немножко только люди согръщали, притъсняли вдовъ", а у васъ и пьяницы, и блудники, и развратники, и убійцы, и всёхъ ихъ миссіонеръ причисляеть къ Церкви". Миссіонеръ продолжилъ указанія на состояніе церквей Римской, Коринеской Галатійской и др., изъ коего видно, что во всъхъ нихъ были согръщающе (Римл. 1,7; 1 Коре. 1,2 и 11; 5, 4-5; Галт. 1, 6; 3,1; 2, 4; Ефес. 1, 1; Откр. 2, 3 и пр.). Несмотря на то, эти церкви апостолы называють святыми (Ефес. 1,1 срв. Откр. 2,3).

Церковь свята потому: а) что свять Господь Богъ нашъ (Левт. 20, 26; Іоан. 8, 46), въ Немъ и мы содълываемся праведными (2 Коре. 5, 21), б) свято Его ученіе (Римл. 1, 2), в) свята благодать, пребывающая въ церкви (2 Коре. 12, 9; 1 Коре. 15, 10), г) святы таинства (1 Коре. 4, 1; Ме. 3, 11; Дѣян. 1, 8), д) и сами върующіе освящаются отъ Духа Святаго (1 Тиме. 1, 2), ибо и призваны мы къ святости (Римл. 1, 7; Евр. 2, 11; Ефес. 2, 19—21). Поэтому то Апостолъ Петръ и называеть христіанъ родомъ избраннымъ, царскимъ священствомъ, народомъ святымъ (1 Петра 2, 9). М. Л., не ожидая конца бесъды, спрашиваетъ: "вы намъ больше не позволите

говорить?" "Да, нѣтъ", отвътилъ миссіонеръ, и всѣ сектанты демонстративно и съ шумомъ выходять изъ храма. Миссіонеръ обратилъ вниманіе православныхъ на гордость, самонадъянность и невъжество сектантовъ, не пожелавшихъ дослушать бесѣды.

Въ заключение миссіонеръ кратко повторилъ содержаніе бесъды, преподалъ должное наставленіе православнымъ, и послъ молитвы съ миромъ разошлись всъ по домамъ своимъ.

Помощникъ Епархіальнаго миссіонера, Священникъ Өсодоръ Сулима.

# ЕПАРХІАЛЬНАЯ ХРОНИКА.



Прощаніе духовенства Харьковской епархіи съ митрофорнымъ протоіереемъ Т. И. Буткевичемъ, по случаю вторичнаго избранія его членомъ Государственнаго Совъта и отъъзда на постоянное жительство въ С.- Петербургъ.

#### (Продолжение \*).

О. Тимовей отвётиль о. Даніилу, а въ лицё его и всему Харьковскому духовенству, слёдующею рёчью, въ которой каждое слово дыпало неподдёльной грустью оставляющаго навсегда родную епархію, каждая фраза говорила объ искренней любви о. Тимовея къмаститому Харьковскому Архипастырю и родному Харьковскому духовенству; ясно было, что рёшенію о. Тимовея покипуть родное гнёздо предшествовала тяжелая внутренняя борьба.

"Ваше Высокопреосвященство, Ваше Преосвященство, достопочтеннъйние отцы и братія"!—началь о. Тимовей сильнымъ, по дрогнувшимъ голосомъ— "Какой смыслъ имъетъ настоящій торжественный объдъ? По моему разумѣнію, когда отъъзжающаго чествуютъ объдомъ близкіе ему люди, то этимъ они хотятъ нѣсколько облегчить угнетающую его тягость разлуки съ ними. Да, я, дъйствительно, сильно нуждаюсь въ такомъ облегченіи. Мнѣ нѣтъ пужды скрывать, какъ тяжело мнѣ оставлять Харьковъ. Здѣсь я пользовался истинно-отеческимъ рас-

<sup>\*)</sup> См. ж. "В. и Р.", от. Извъстій и Замьтокъ № 6 за 1910 г.

положеніемъ и нѣжною любовію нашего муцраго, опытнаго и безмѣрно благостнаго Архипастыря. Объ этомъ знаютъ далеко за предѣлами нашей епархіи. Да и какъ не знать этого? Достаточно сказать только, что въ пять лѣть его святительства на харьковской каеедрѣ онъ удостоилъ меня трехъ такихъ рѣдкихъ наградъ, какихъ въ другихъ епархіяхъ болѣе меня трудящіеся священники не получаютъ въ 15—20 лѣтъ, а вѣрнѣе сказать—и во всю свою жизнь. Но вамъ неизвѣстны тѣ келейныя расположенія нашего любвеобильнаго Архипастыря ко мнѣ, которыми я пользовался не только здѣсь, въ Харьковѣ, но и въ Петербургѣ во время присутствованія Владыки въ Св. Синодѣ и когда я работалъ въ Предсоборномъ Присутствіи. Дороги были для меня мудрость и опытность нашего Святителя: вѣдъя шагу не дѣлалъ безъ его совѣта, наставленія и указанія. Земнымъ поклономъ благодарю Васъ, высокопреосвященнѣйшій Владыко, за все то добро, которое Вы для меня дѣлали и дѣлаете!

Благодарю и васъ, Ваше Преосвященство. Немного времени пришлось мнѣ работать подъ Вашимъ руководствомъ. Но и за это время Вы дарили меня только благорасположеніемъ. Думаю, что Вы не измѣнили бы его, если бы Господу угодно было и продлить мое служеніе.

Жгучею грустью сжимается мое сердце отъ мысли, что я должень оставить страну, взростившую, вскормившую, взлелъявшую и воспитавшую меня своими чудными пъснями, своими задушевными думами, своимъ славнымъ прошедшимъ и своимъ скорбнымъ настоящимъ. О, прости меня моя милая, моя дорогая родина, моя славная Малороссія, что я оставляю тебя! Лѣта моей начавшейся старости да будутъ тебъ порукою, что я нигдъ и никогда не перестану бытъ твоимъ сыномъ и не забуду тебя,—и если, по прошествіи девяти лѣтъ, миъ не суждено будетъ возвратиться къ тебъ живымъ, на покой, чтобы прожить свои послъдніе дни среди твоихъ вишневыхъ садовъ, то завѣтнымъ желаніемъ моимъ будетъ,—чтобы кости мои были положены въ твою сырую землю рядомъ въ костьми моихъ предковъ...

Прости меня и ты, честное и благородное духовенство харьковской епархіи! Если не безъ скорби раставались съ тобою твои славные и знаменитые Архипастыри, если знаменитый витія русской Церкви, незабвенный Иннокентій писалъ своему петербургскому другу—Сербиновичу, что "три дня его пребыванія въ Харьковъ", по пути изъ Петербурга на новую канедру Херсонскую, "были днями скорби и слезъ"; если о тяжести разлуки съ тобою писаль изъ Вильны

въ своемъ прощальномъ посланіи твой бывшій Архипастырь, знаменитый ученый богословъ-историкъ Макарій; если со скорбію разставались съ тобою преосвященные Савва и Іустинъ; то какъ же не скорбъть при разлукъ съ тобою мнъ, 32 года стоявшему въ твоихъ рядахъ, жившему одною съ тобою жизнію, одушевлявшемуся одними съ тобою идеалами, надеждами и чаяніями. Я счастливъ, имъя возможность засвидътельствовать торжественно, что и здравствующій Святитель нашъ имъетъ о тебъ доброе митніе, которое онъ высказаль однажды въ беседе съ своимъ бывшимъ викаріемъ, нынъ полтавскимъ епископомъ Іоанномъ, поставивъ тебя даже выше духовенства Казанской епархіи. Что касается меня, то я позналь тебя съ дътства. Знаю твою благопокорливость своимъ Архипастырямъ, знаю твое трудолюбіе и твое честное и усердное отношеніе къ своимъ пастырскимъ обязанностямъ. Вотъ почему, несмотря на всю трудность миссіонерскаго служенія, я безъ страха готовъ быль посвятить себя ему. И я не ошибся. Когда сегодня о.о. благочинные въ своихъ адресахъ отмъчали и даже не по заслугамъ восхваляли мою миссіонерскую деятельность, мне невольно пришло на умъ следующее сравненіе. Чтобы согрѣть комнату и обогрѣть живущихь въ ней, кром'в печи необходимы дрова и спичка. Прекрасныя сухія березовыя дрова-это приходскіе пастыри; в ря искренности о.о. благочинныхъ, я былъ, какъ миссіонеръ, лишь спичкою. Но что сама по себъ значить эта спичка? Даже сгоръвь до тла, она одна никого не согръетъ. Не самообольщаюсь: плоды миссіи сказываются. Гордое н заносчивое сектантство стало снова прятаться въ свое подполье. Раньше пропагандисты сектантства торжественно, съ своими хорами, разъћажали по селамъ и нахально требовали приходскихъ священниковъ являться на состязаніе. Нынѣ мы не можемъ упросить ихъ посвщать наши миссіонерскія собеседованія. Недавно я зашель въ штундо-баптистическую молельню на Старо-Московской улицъ; раньше въ ней бывали сотни посътителей; не помъщавшаяся въ ней толпа стояла на улицъ; а теперь я засталь въ ней лишь шесть мужичковъ, да восемь бабъ. Но успъхи эти достигнуты не миссіонерами только: честь духовенству, которое ревностно взялось за святое діло.—Тяжело мнъ раставаться съ духовенствомъ харьковской епархіи и потому, что оно чрезвычайно щедро дарило меня своимъ довъріемъ и своею любовію. Не буду касаться всёхъ многочисленныхъ частностей; для этого потребовалось бы много времени. Буду кратокъ. Свое довъріе ко мнъ оно доказало всему русскому народу и русскому правительству уже двухкратнымъ, почти единогласнымъ, избраніемъ

меня въ члены Государственнаго Совъта,—и какъ бы я быль счастливъ, если бы Господь помогь мит оправдать его!.. Его любовь ко мит есть истинвая причина того, что, утажая изъ Харькова, я оставляю только друзей и не имтю ни одного врага. Яства на этомъ объдъ чрезвычайно вкусны; но—не оттого, что они дорого оплачены и изысканны, а оттого что они растворены любовію дорогого моему сердцу духовенства.

Да здравствуеть же славный Святитель церкви Харьковской высокопреосвященнъйшій Архіепископь Арсеній! Да здравствуеть преосвященнъйшій Василій, Викарій Харьковскій! Да здравствуеть честное, благородное и трудолюбивое духовенство Харьковской епархіи"!

Рѣчь о. Тимоеся произвела на всъхъ глубокое впечатленіе. Послѣ "многолѣтія" въ залѣ водворилась тишина..., черезъ нѣсколько минуть прерванная Преосвященнымь епископомь Василіемь, который произнесь тость за здоровье супруги о. Тимоеея Антонины Порфирьевны, всъхъ его дътей и родственниковъ. "Антонина Порфирьевна", говориль Владыка, — "первая помощница о. Тимоеся, хранительница его и въ то же время, какъ любящая жена и мать, -- страдалица; не мало тревогь и волненій перенесла она во время такъ наз. освободительнаго движенія, когда о. Тимовею, какъ искреннему и прямому патріотическому д'ятелю и борцу угрожала даже смерть; Антонина Порфирьевна знала опасности, которымъ подвергалъ себя о. Тимоеей, знала смыслъ и значеніе того великаго дела, которому онъ отдался, раздёляя всецело его взгляды и убежденія... Знала все это, н ея доброе женское сердце больло, она страдала, не имъя силь им предотвратить этихъ опасностей, ни направить волну русской смуты въ русло, которымъ смѣло шелъ ея супругъ... Любящая и любимая семья, горячая молитва и непоколебимая в равое, святое дело, которому съ такимъ самоотвержениемъ служилъ о. Тимоөей, окрыляли духъ Антонины Порфирьевны и давали ей силы для перенесенія тяжкихь испытаній"... Окончиль Владыка Василій свой тость пожеланіемъ Антонинъ Порфирьевнъ, дътямъ и роднымъ о. Тимовея долгой жизни въ добромъ здоровьи и благополучін. Задушевный тость Преосвященнаго Василія быль принять всіми сь нскрениимъ, нескрываемымъ удовольствіемъ, такъ какъ супруга о. Тимовея своими истипно-христіанскими добродетелями, которыя у всъхъ на виду, и своимъ сердечнымъ, благожелательнымъ отношеніемъ къ соработникамъ о. Тимоеея, друзьямъ, знакомымъ и многочисленнымъ ежедневнымъ посттителямъ и просителямъ оставляетъ въ сердцахъ Харьковскаго духовенства неизгладимыя о себъ воспоминанія, какъ воплощенная доброта, какъ образцовая жена священника и мать многочисленнаго семейства, какъ радушная, сердечная хозяйка дома и умныя собесъдница.

Присутствовавшій на объдъ старшій сынъ о. Тимовея—Сергій Тимовевичь, студенть мъстнаго университета, отъ избытка наполнявшихъ его сыновнее сердце благородныхъ чувствъ обратился съ слъдующею прочувствованною ръчью—благодарностью къ Владыкамъ и всему мночисленному сонму присутствовавшихъ:

"Ваше Высокопреосвященство, Ваше Преосвященство, Досто-почтеннъйшіе отцы и Милостивые Государи!

Я счастливъ тъмъ, что присутствую на этомъ торжественномъ и высокомъ по своимъ мотивамъ объдъ. Я решаюсь по мъръ своихъ силъ выразить тъ чувства, которыя наполняютъ мою душу въ настоящее время.

Прежде всего, позвольте Вамъ, Ваше Высокопреосвященство, отъ лица фамиліи Буткевича выразить самую глубокую и сердечную благодарность за все то доброе, которое Вы сдѣлали по отношенію къ папѣ, а косвенно и всѣмъ намъ членамъ его семьи.

За тъмъ я обращаюсь къ Вамъ, Достопочтеннъйшіе Отцы, и ко всъмъ здъсь собравшимся для чествованія моего отца, чтобы выризить вамъ нашу семейную благодарность за то расположеніе и сердечность, которыя Вы постоянно оказывали нашему отцу.

Въ лицъ васъ пана всегда видълъ людей, преданныхъ долгу службы, всегда готовыхъ самоотверженно и безпредъльно работать на пользу Св. Церкви. Съ такими чувствами пана всегда возвращался со всъхъ миссіонерскихъ и другихъ собраній духовенства; и это побуждало его еще съ большей энергіей и самопожертвованіемъ служить родной ему Харьковской епархіи.

Я знаю, какъ папъ тяжело разставаться съ Вами,—но теперь я вижу, что и Вы, такъ сердечно провожая отца, чувствуете, что провожаете своего,—провожаете человъка, для котораго Ваппи интересы одинаково близки его собственнымъ интересамъ. Здъсь я вижу, что благородная работа, честный трудъ вознаграждаются не только жалованьемъ, но и получаютъ высшую награду—признаніе того общества, на благо котораго отецъ трудился болье четверти въка.

Я счастливь, повторяю, еще и потому, что я могу разсказать, какъ очевидець, о настоящейъ торжествъ и его причинахъ въ назиданіе своимъ младшимъ братьямъ. Я твердо върю, что все то, что здъсь видълъ и слышалъ будетъ гордостью нашего рода, будетъ неизгладимымъ, пріятнъйшимъ эпизодомъ изъ жизни моего отца—

это съ одной стороны,—а съ другой послужить намъ идеаломъ того, къ чему каждый изъ насъ долженъ и будетъ стремиться.

Я заключаю сказанное пожеланіемъ Вамъ, Ваше Высокопрессвященство, Вамъ, Ваше Преосвященство, Вамъ, достопочтеннѣйшіе отцы и милостивые государи, многихъ лѣтъ".

Священникъ Маркіанъ Өедоровскій. (Окончаніе будеть)

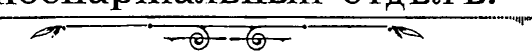
#### некрологъ.

27 февраля сего года въ слободѣ Масловкѣ, Зміевскаго уѣзда, скончался престарълый 66-льтній священникъ Михаиль Діомидовичь Краснокутскій. Почивній сынъ псаломщика, родился въ сель Солдатскомъ, Богодуховскаго увзда, обучался въ Харьковской Духовной Семинаріи, которую и окончиль въ 1867 году. Вся жизнь этого пастыря церкви быта жизнь безвестнаго труженика, беднаго человека, скромнаго работника-и на Нив'в Христовой, и въ дому своемъ. Въ малыхъ лътахъ, оставшись сиротой, онъ тянулъ неприглядную долю сиротскую-и въ семействъ своей матери, у которой, кромъ него, было еще 6 человікь дітей, —и вь училищі, гді вь нужді и бъдности выносиль терпъливо свое сиротство, все усиліе прилагая къ занятіямъ наукой. Но и потомъ, окончивъ курсъ въ Семинаріи, принявъ священническій санъ, онъ провель жизнь свою въ глуши, въ мъстахъ, удаленныхъ и отъ центровъ просвъщенія и отъ сосредоточія жизни общественной, гдъ радостью и утъщеніемь ему только и служили: беседы съ насомыми, школьныя занятія съ дётьми и отдыхъ въ кругу близкихъ своихъ, — въ своемъ семействъ. Какую пищу развитому челов'вку могуть дать такіе уголки нашей родины, какъ сл. Молодовая, Волчанскаго убзда, въ которой почившій прослужиль семнадцать леть и где онь почти быль забыть и щами своими, и родственниками, и даже начальствомъ, которое только въ 1896 году, послъ двадцати восьми-лътней службы его въ священномъ санъ, за усердную службу его наградило бархатной скуфьею. И никакого-то онъ не упрекалъ, ни на что не сътовалъ-сей скромный деревенскій труженикь, ничего онь не искаль, довольствуясь сознаніемъ твердо исполняемаго долга, а туть и старость незамѣтно подкралась. Когда онъ еще думаль пожить при измѣнивпихся, наконецъ--лучшихъ условіяхъ, ибо за годъ предъ кончиной получиль лучшее мъсто въ слоб. Масловкъ, вблизи г. Чугуева, на берегу Донца, - думалъ порадоваться на семейство свое, которое онъ воспипаль и поставиль на твердыя ноги (два сына у него—священники, одинь только окончиль курсь Семинаріи, дочь замужемь за священникомь и только одинь быль исаломщикомь, пользуясь постоянной поддержкой своего отца), и туть-то, вмѣсто отдыха и радостей земной жизни, получиль онь успокоеніе вь жизни вѣчной—небесной, гдѣ Господь его скромнаго, безвѣстнаго труженика да пріиметь вь обители Своя.—Солнечный ясный день 1-го марта (день погребенія Отца Михаила), присутствіе на погребеніи его двухь благочинныхь, пяти священниковь и четырехь діаконовь, торжественное стройное пѣніе, глубоко прочувствованная рѣчь священника слоб. Гракова о. Елисея Попова,—все соединилось, чтобы хотя по смерти воздать должный почеть, заслуженную дань уваженія сему скромному работнику на нивѣ Христовой.

Миръ праху твоему, честный труженикъ! Въчная память тебъ, дорогой отецъ!

Свящ. В. Мухинъ.

## Иноепархіальный отдѣлъ.



Архипастырекое посланіе къ паствъ Казанской.

Господь нашъ Іисусъ Христосъ чистое и святое ученіе Свое сообщиль ученикамъ Своимъ непосредственно чрезъживую передачу (преданіе). Такъ же поступали и Святые Апостолы. И они болье учили чрезъ устную передачу (преданіе) ученія Христова. Только немногіе изъ двінадцати первыхъ и семидесяти другихъ Апостоловъ изложили ученіе Христово нисьменно (въ Евангеліяхъ и Посланіяхъ). Посему и преемники Апостоловъ болће держались преданія, почитая и писанія апостольскія. И однако, несмотря на эту двойственность и, такъ сказать, полноту источниковъ наученія истинной въръ, всегда были еретики, раскольники и сектанты, которые своевременно были обличаемы. Эти лжеучители и совопросники старались исказить даже ученіе Христово предъ лицемъ Его Самого. Всв вы, ввроятно, слышали, какъ они лукаво вопрошали Его: "достойно ли дати дань царю-кесарю?" Онъ же отвётиль имъ: "покажите мнё златницу кинсонную! "Они принесли Ему пънязь. Тогда Онъ сказалъ: "чей образъ здісь написань?" "Кесаревь!" "Воздадите же кесарево кесареви, а Божіе Богови".

Подобно сему обличали злословесниковъ и еретиковъ Святые Апостолы и ихъ преемники. И въра Христова въ тайнъ великой сохранялась множествомъ христіанъ въ полной чистотъ и святой неповрежденности, несмотря на всъ гоненія на христіанъ: отъ іудеевъ и язычниковъ.

Въ 313-мъ году по Рождествъ Христовомъ въра христіанская волею благочестиваго Императора Константина равноапостольнаго объявлена была свободною. И воть еретикъ Арій свободно выступиль на проповъдь своей ереси. Его опровергли 318 отцевъ, собравшіеся на первомъ Вселенскомъ соборъ, какъ наивысшемъ церковномъ судилищѣ на землѣ. Также были осуждаемы и другія ереси и непорядки церковные на ияти другихъ Вселенскихъ соборахъ. И такимъ образомъ многое и премногое было обсуждено и установлено въ церкви Вселенскими соборами. Но воть злочестивый Греческій императорь Ираклій задумаль соединиться съ магометанами, которые осуждали святые иконы, называя ихъ идолами. Онъ сталъ уничтожать святыя иконы, думая привлечь чрезъ то магометанъ въ Христову въру. Но они на это не обратили почти никакого вниманія. А между тъмъ христіане многіе пострадали, защищая иконопочитаніе, какъ чествованіе не дерева и красокъ, а тіхъ святыхъ лицъ, которыя изображены на нихъ, воздавая каждому честь не божескую, а свою особливую-кому апостольскую, кому мученическую, кому исповедническую, кому святительскую, кому подвижническую. Долгодолго иконоборцы возмущали покой церковный. Но воть составился седьмой Вселенскій соборъ и опреділиль онъ чтить святыя иконы, а тімь, кто говориль, что иконы-идолы, тімь произнесть анавему, т. е. отлученіе. И восноминаніе о седьмомъ соборѣ названо было торжествомъ Православія, чинопоследованіе котораго у насъ совершается въ Православной Церкви до нынъ, въ первое Воскресеніе Великаго поста. Кромф отметающихъ иконопочитаніе, здёсь провозглашается анафема и на другихъ еретиковъ, раскольниковъ и сектантовъ и прочихъ лжеучителей. Напримфръ, на техъ, которые отвергають Св. Троицу, Божество Господа нашего Іисуса Христа, приснодъвство Богородицы, непогръшимость Святой Православной Церкви, обязанность для христіанина повиноваться Ей и проч.

Казалось бы, теперь христіане должны были насладиться полнымъ духовнымъ міромъ и благоустроеніемъ общаго дёла спасенія. Но ність, врагь спасенія изобріль новую причину къ расколу—властолюбіе. Еписконы Рима, какъ Архіереи бывшей столицы мірового государства Римскаго, захотёли быть не только выше всёхъ Архіересвъ, но и Владыками ихъ. И вотъ началось раздёленіе западныхъ христіанъ (латинянъ) отъ восточныхъ (грековъ). Посему, когда нашъ русскій князь святой Владимиръ сталъ искать истинную святую вёру, то, кромъ грековъ, явились къ нему, уже какъ бы съ особой върою, датиняне, а также евреи и магометане. Какъ мудрый и чтившій мудрую свою бабку Ольгу, ранве принявшую христіанство отъ грековъ, онъ приняль христіанство отъ нихъ же и всю Русь крестилъ и научиль Православію, воспринятому въ той его полноть и совершенствъ духовномъ, котораго оно достигло въ теченіи почти трехъ въковъ и въ которомъ оно сохраняется въ Православно-Русской Церкви, Богу содъйствующу, до нынъ. Прежній великій сонмъ святыхь учителей и святителей, подвижниковь благочестія вселенской, бывшей нераздёльной, церкви: Игнатій Антіохійскій, Поликарпъ Смирнскій, Ириней Ліонскій, Николай Мирликійскій, Аванасій Александрійскій, Василій Великій, Григорій Богословь, Іоаннь Златоусть, Амвросій Медіоланскій, Іоаннъ Дамаскинъ и другихъ многочисленныхъ святыхъ, пополнили и наши святые подвижники благочестія н святители Христовы: Антоній и Өеодосій Печерскіе, Тихонъ Задонскій, Митрофанъ Воронежскій, Иннокентій Иркутскій, Гурій, Варсонофій и Германъ Казанскіе чудотворцы, Сергій Радонежскій, Московскіе чудотворцы: Петръ, Алексій, Іона и Филиппъ, Зосима и Савватій Соловецкіе, Димитрій Ростовскій, Өеодосій Углицкій, Серафимъ Саровскій и многіе другіе святые, ихъ же имена Ты, Господи, вѣси.

Злосчастный же Западъ, державшійся римскаго руководства, иначе называемый католическимъ, саморазлагался все болье и болье, по мъръ того, какъ онъ увеличиваль свое въроученіе и самовластіе. Особенно великое отпаденіе отъ католичества было совершенно монахомъ Лютеромъ. Женившись, онъ тымъ самымъ презрыть одно изъ самыхъ общихъ преданій всыхъ церквей и затымъ онъ отвергь и всь церковныя преданія. Примтру его последовали протестанты— Цвинглій и Кальвинъ. И воть они вынуждены были и самое Священное Писаніе толковать такъ, какъ кто можеть, по своимъ силамъ, не справляясь съ святоотеческими писаніями, самыми древними, напримтръ съ толкованіемъ Великаго Толковника и вселенскаго учителя святаго Іоанна Златоуста.

Вмѣстѣ съ преданіемъ вообще, отступники отъ католичества отвергли почти и всѣ таинства (кромѣ крещенія) и обряды, даже иконопочитаніе и поклоненіе Кресту Господню. И чѣмъ далѣе, тѣмъ болѣе совершалось всевозможное отрицаніе всего древняго, самаго истиннаго и благочестиваго. Посему можно сказать, что новые про-

тестантскіе сектанты не оставили камня на камнъ изъ всего того богатьйшаго наслъдія духовнаго, которое дала Православная Церковь за періодъ вселенскихъ соборовъ и что она даетъ до нынъ Это, можно сказать, древніе гностики, хвалившіеся своимъ личнымъ знаніемъ всего, которыхъ обличали еще Апостолы и ихъ святые преемники, а по нынъшнему говоря: это раціоналисты, которые все хотять понять своимь разумомь, не обращая никакого вниманія ни на ученія святыхъ отцевъ, ни на преданія всей Вселенской Церкви. И эти дерзкіе презрители всякаго священнаго для насъ преданія уже давно насылаются на святую Русь-прежде чрезъ колонистовь (нъмцевь) на благодатный теплый югь, гдь ихъ, какъ ядовитыхъ змъй, пригръли русскіе, а теперь и къ намъ шлють своихъ проповъдниковъ другіе колонисты-Волжскіе, поселенные здъсь для наученія насъ раціональному земледілію. И воть они, нискольно не научивши наше крестьянство разумному земледёлію, хотять засёвать наши души съменами своихъ лжеученій. Говоря душевно, следуеть сказать, что это несносное дёло, что насъ, давно обрётинхъ въру истинную и крепко содержащихъ единую, святую, соборную и апостольскую въру Христову, хотять совратить въ ту или другую исмецкую въру, которая въ главномъ ея руслѣ отъ разстриги монаха -Лютера началась вообще недавно, а еще новће въ ея сектахъ: баптистахъ, адвентистахъ, квакерахъ и піэтистахъ. Развъ новыя въры дълаются, какъ новомодныя платья? Въдь въра истинная есть та, которая самая древняя, самая нужная, которая предана Христомъ Апостоламъ, а чрезъ нихъ преемникамъ ихъ по дару и власти Духа Святаго, подаваемаго въ таинствъ священства и другихъ таинствахъ, по благодати Божіей вообще, обитающей въ Православной Русской Церкви чрезъ непререкаемое преемство и нерушимо сохраняемой въ святой нашей Церкви отъ древнъйшихъ временъ и до пынъ.

Православные христіане! Внемлите ученію Святой Православной Церкви, пріимите ея Святыя Тайны и не будьте измѣнниками своей матери духовной—Святой Церкви, возродившей васъ въ купели крещенія о Господѣ и напутствующей васъ всѣхъ богатствомъ святыхъ и животворящихъ таинъ, освящающихъ всѣ многоразличныя отношенія и положенія наши. Осѣните себя крестнымъ знаменіемъ и вмѣстѣ съ Святою Церковью скажите: "анаеема глаголющимъ иконы быти идолы, а равно и всѣмъ тѣмъ, кто святоотеческія, соборныя и апостольскія преданія ни во что же вмѣняютъ: анаеема".

Стойте и держите преданія, имже научистеся оть Господа, чрезъ Святое Его Евангеліе и единую, святую, апостольскую и все-

ленски-соборную церковь, и Господь Богь Своею любовью, благодатію Інсуса Христа и общеніемь Духа Святаго будеть съ вами, ущедряя васъ Своими милостями и уготовляя васъ для въчнаго блаженства, со всёми утодившими Богу! Аминь.

Никаноръ, Архіепископъ Казанскій и Свіяжскій. Алексій, Епископъ Чистопольскій. Михаилъ, Епископъ Чебоксарскій. Андрей, Епископъ Мамадышскій.

1910 года, марта 1.

# разныя извъстія и замътки.

6 7000

Результаты новыхъ пріемовъ въ земледъліи.

Корреспонденть "Нов. Вр." изъ Харькова сообщаеть интересныя для сельскихъ хозяевъ свёдёнія.

Землевладельцемъ Харьковской губернін г. Нёмцевичемъ производятся, богатые своими результатами, опыты черезрядныхъ посевовъ яровыхъ колосовыхъ хлёбовъ, съ троекратнымъ пропалываніемъ свободныхъ междурядій и окучиваніемъ всходовъ зерна.

Результаты получаются прекрасные: при затрать на посывъ количества съмянь въ три раза меньшаго урожай получается чуть-ли не въ 4 раза больше, чъмъ при сплошномъ посъвъ на крестьянскихъ земляхъ.

Ячменя было посѣяно  $2^{1/2}$  десятины,—урожай его получился со всей площади въ 485 пудовъ; овсомъ занято было также  $2^{1/2}$  десятины, которыя дали 600 пудовъ зерна; съ 5 пудовъ проса, засѣяныхъ на 5 десятинахъ, получено 300 пудовъ зерна; съ вики, которая была посѣяна очень рѣдко между кукурузою, получено 8 пуд.

Способъ обработки и дальнъйшаго ухода у Нъмцевича таковъ.

Земля пашется глубоко, не менте, какъ на 4 вершка; боронится до тъхъ поръ, пока комочки земли будуть величиной въ горошину. Поствъ производится рядовой стялкой, при чемъ каждые 2 сошника закрываются, а третій стеть, вследствіе чего получаются свободныя междурядія вершковъ въ 7.

Какъ только покажется всходъ и хорошо обозначатся рядки, всв междурядія тщательно и глубоко процалываются санками (мотыгами), чтобы земля сделалась вновь совершенно рыхлой. Вторая полка производится, какъ только всходы поднимутся вершка на 3—4, все сорныя растенія уничтожаются тщательнымъ образомъ. Третій

разъ междурядія проходятся сапками передъ выбрасываніемъ колоса; на этоть разъ уже производится не полка, а окучиваніе всходовь, и дѣлается такъ: въ началѣ каждаго междурядія сапки ставятся острымъ концомъ на землю, возможно наклоннѣе и затѣмъ протягиваются вдоль междурядія. Рыхлая земля разсыпается на обѣ стороны и наворачивается на оба ряда посѣвовъ. Этимъ заканчивается этотъ простѣйшій, но и замѣчательный по результатамъ способъ обработки земли.

#### Алкоголизмъ дътей.

Къ поразительнымъ выводамъ пришелъ, по словамъ "Голоса Москвы", д-ръ Коровинъ въ своемъ докладѣ въ обществѣ борьбы съ алкоголизмомъ: въ Россіи, въ самомъ коренномъ ея слоѣ, въ крестьянствѣ, больше половины дѣтей обоего пола уже пьяницы. Въ Московской губ. въ сельскихъ школахъ при участіи учителей, священниковъ, путемъ нѣсколькихъ вопросовъ въ систематической анкетѣ получились такіе результаты:

Изъ общаго числа мальчиковъ (14.280) пьютъ  $67^{\circ}/_{\circ}$ . Изъ 8.337 дівочекъ пьютъ  $46^{\circ}/_{\circ}$ .

Но это только общая средняя цифра. Интересны детальныя данныя по возрасту (школы кончають 13 лёть).

Тогда получается, что 7—8-лѣтнихъ мальчиковъ-пьяницъ  $61^{\circ}/_{\circ}$ , а дѣвочекъ— $40^{\circ}/_{\circ}$ .

Процентное исчисленіе мѣняется (разумѣется, къ худшему) съ возрастомъ, и къ окончанію школы пьющихъ мальчиковъ уже  $78^{0}/_{0}$ , а дѣвочекъ  $41^{0}/_{0}$ .

Учать пить отцы— $42^{\circ}/_{o}$  всёхъ случаевъ, матери— $32^{\circ}/_{o}$ , оба родители заодно— $11^{\circ}/_{o}$ . Родные и знакомые являются также развратителями  $(23^{\circ}/_{o})$ .

Но развращение идеть такъ уже быстро, что дѣти пьянствують даже и самостоятельно, въ собственной компаніи (мальчиковъ  $6^{0}/_{0}$ , дѣвочекъ  $2^{1}/_{2}{}^{0}/_{0}$ ).

"Нравится пить (есть и такая графа)— $54^{\rm o}/_{\rm o}$  мальчиковъ и  $50^{\rm o}/_{\rm o}$  дівочекъ.

Характеренъ фактъ уже начавшагося вырожденія призывной молодежи, по оффиціальнымъ даннымъ:

Главный военный штабь, отмічая малоразвитость и неэрілость призывныхь за посліднія 10 літь, устанавливаеть, что къ призыву 1909 г. только 40 человікь изъ 100 оказались пригодными для военной службы.

Съ февраля сего 1910 года въ Троицкой Сергіевской Лаврѣ выходитъ подъ редакціей преосвященнаго НІКОНА, епископа Вологодскаго, еженедѣльное изданіе:

# "ТРОИЦКОЕ СЛОВО".

### Цѣна за 50 №№ въ годъ одинъ рубль съ пересылкою.

Изданіе это предпринято обителію преподобнаго Сергія въ ознаменованіе исполнившагося 300-літія освобожденія давры отъ польсколитовской осады. Какъ живой намятникъ славныхъ подвиговъ великихъ борцовъ за св. Церковъ Православную, за Самодержавнаго Царя и Святую Русь, въ тяжелую годину смутнаго времени "Тронцкое Слово" будеть продолжать, по мъръ силъ, святое служение тронцкихъ иноковъ тъмъ свътлымъ идеаломъ, за которые полагали души свои наши приспоблаженные предки на заръ новой, Богомъ благословенной династіи славнаго Царственнаго Дома Романовыхъ. Отвъчая на запросы современной духовной жизии, оно ставить своею задачею раскрывать въ сознанін русскихъ людей и украплять въ ихъ сердцахъ тъ основныя начала православнаго міровозарънія, которыя легли въ основу нашей русской народной души. По своему содержанію, духу и направленію "Тронцкое Слово" будеть тоже, что и извъстные "Троицкіе Листки", воть уже 32-й годъ издаваемые лаврою и разошедшіеся въ количествъ до 150 милліоновъ оттисковъ. Редакція "Троицкаго Слова" надвется, что и новое начинание обители преподобнаго Сергія будеть встрвчено православными русскими людьми съ тою же любовію, какъ и "Тронцкіе Листки".

Подписка принимается: 1) въ редакціи "Тронцкаго Слова" Сергієвъ посадъ, Моск. губ.; 2) въ Петербургѣ—въ часовив Тронцкаго подворья Фонтанка, 44, у Аничкина моста; 3) въ Вологдѣ, въ канцелярін преосвященнаго; 4) въ Москвъ на Тронцкомъ подворьѣ у о. эконома, на Самотекъ.

Всв инсьма и статьи, назначаемыя для изданія, высылаются по адресу редактора: Вологда, преосвященному Нікону.

Редакторъ цензоръ Ніконъ, Епископъ Вологодскій и Томскій.

музыка душевных урствованій всегда имъла и имъсть громадное значеніе въ жизни человъка. Кому, какъ не музыкъ, дана чудная власть пробуждать въ человъкъ его лучшіе инстинкты, настраивать душу, обогащая ее духовными чувствами и впечатлъніями. Трудно найти человъка, которому не хотълось бы въ минуты радости, тоски и печали излить въ музыкъ волнующія чувства, отръщиться на время отъ низменнаго дола и забыться то въ величавоторжественныхъ, то въ грустно-минорныхъ аккордахъ, вознестись душою въ чистый міръ идеальнаго добра, гармоніи и красоты…"

"Кормчій" 29 янв. 1900 г.).

ЛУЧШІЯ ИНСТРУМЕНТЫ ДЛЯ ХОРОВЫХЪ СПЪВОКЪ, ДЛЯ ДУХОВНОЙ « СВЪТСКОЙ МУЗЫКИ

## - ФИСГАРМОНIИ ——

собственной фабрики въ ЛЕЙПЦИГЪ (амер. сист.) и лучш. заграничн. фабр. КАРПЕНТЕРЪ, ШИДМАЙЕРЪ въ 90, 100, 130, 150, 165, 190, 240, 275 руб. и дороже.

Рояли отъ 600 и Піанино отъ 375 р. Граммофоны—Тонармъ повъйшихъ моделей въ 18, 20, 25, 35, 55, 75 руб. и дор. пластинки свътскаго и духовнаго содержанія въ большомъ выборъ.

ДУХОВНЫЕ ХОРЫ—Чудовской, Синодальный, Архангельскаго, Васильева и др. Полный иллюстрир. прейсъ-курантъ № 61 и каталоги пластинокъ БЕЗПЛАТНО.

Для лицъ духовнаго званія допускается разсрочка платежа.

# Юлій Генрихъ Циммерманъ,

МОСКВА, Кузнецкій мостъ, домъ Захарьина. С.-ПЕТЕРБУРГЪ, Морская, 34. РИГА, Сарайная, 15.

При заказъ или запросъ прошу ссылаться на это объявленіе.

# Журнава, "ВБРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первые двадцать пътъ въ журнапъ помъщены были, между прочимъ, спъдующія статьи:

Произведенія Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, какъ-то: "Живое Слово", "О причинахъ отчужденія отъ Церкви нашего образованнаго общества", "О религіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ"; кромъ того, пастырскія воззванія и увъщанія православнымъ христіанамъ Харьковской спархін, слова и ръчи на разные случай и проч. Произведенія Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго, какъ-то: бесъды, слова и ръчи на разные случан и проч. Произведенія другихъ писателен, какъ-то: "Петербургскін періодъ пропов'єднической д'єятельности Филарета, митроп. Московскаго", Московскій періодъ проповъднической дъятельности его же". Профес. И. Корсунскаго. - Религіозно-нравственное развитіе Императора Александра І-го и идея священнаго союза". Профес. В. Надлера.—"Архіепископъ Иннокентій Борисовъ". Біографическій очеркъ Свящ. Т. Буткевича. — "Протестантская мысль о свободномъ и независимомъ пониманіи Слова Божія". Т. Стоянова (К. Истомина). — Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскаго языка на русскій, въ числъ конхъ помъщено "Изложение учения канолической православной Церкви, съ указаниемъ разностей, которыя усматриваются въ другихъ церквахъ христіанскихъ".--"Графъ Левъ Николаевичъ Толстой". Критическій разборъ Проф. М. Остроумова,--"Образованные еврен въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству". Т. Стоянова (К. Истомина).- "Западная средневъковая мистика и отношеніе ея къ католичеству". Историческое изслъдованіе А. Вертеловскаго. -- "Имъютъ-ли каноническія или общеправовыя основанія притязація мірянъ на управленіе церковными имуществами і притязація мірянь на управленіе церковными имуществами В. Ковалевскаго. - "Основныя задачи нашей народной школы". К. Истомина. - "Принины государственнаго и церковнаго права". Проф. М. Остроумова. — "Современная апологія талмуда и талмудистовъ". Т. Стоянова (К. Истомина). — "Теософическое общество и современная теософія". Н. Глубоковскаго. — "Очеркъ православнаго церковнаго права". Проф. М. Остроумова. - "Художественный натурализмъ въ области библейскихъ повъствованій". Т. Стоянова (К. Истомина). -- "Нагорная проповъдь". Свящ. Т. Буткевича. — "О славянскомъ Богослужении на Западъ". К. Истомина. ..., О православной и протестантской проповъднической импровизации. К. Истомина. -- "Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтій до Ватиканскаго собора (1869 70 г.г.) включительно". Свящ. І. Арсеньева. -- "Историческій очеркъ единовърія\*, П. Смирнова. "Зло, его сущность и пропехожденіе". Профес. – прот. Т. И. Буткевича. — "Обращеніе Савла и "Евангеліс" св. Апостола Павла". Профес. Н. Глубоковскаго. — "Основное или Апологетическое Богословіе". Профес. — прот. Т. И. Буткевича. - Статьи объ антихристь. Профес. А. Д. Бъляева. — "Кинга Рувь". Преосвященнаго Иннокентія, епископа Сумскаго (нынъ Экзарха Грузіи). - "Религія, ея сущность и происхожденіе". Проф. прот. Т. И. Буткевича. -- "Естественное Богопознаніе". Профес. С. С. Глаголева.— "Философія монизма". Профес.— прот. Т. Бут-кевича.— "Матерія, духъ и эпергія, какъ пачала объективнаго бытія". Проф. Т. Струве. — "Краткій очеркъ основныхъ началъ философія". Профес. П. И. Липпикаго. "Законъ причивности". Профес. А. И. Введенскаго. — "Ученіе о Святой Тропць въ новьйшей идеалистической философіи". Профес. П. П. Соколова. "Очеркъ современной французской философіна. Профес. А. И. Введенскаго. - "Очеркъ исторія философін". Н. Н. Страхова.-- "Этика и религія въ средъ нашен вителлигенців и учащенся молодежи". Профес. А. Шилтова. -- "Психологическіе очерки". Профес. А. Снегирева. -- Чтенія по космологіи. Профес. В. Д. Кудрявцева. -- "Законъ жизни" Профес. Мечникова. Д-ра М. Глубоковскаго.

А также въ журналъ помъщаемы были переводы философскихъ произведений Сенеки, Лейбинца, Канта, Каро, Жане, Фулье и мпогихъ другихъ философовъ.

#### ОТЪ РЕДАКЦІИ

#### СВЪДЪНІЯ ДЛЯ гг. СОТРУДНИКОВЪ и ПОДПИСЧИКОВЪ.

Адресы лиць, доставляющихъ въ редакцію "Вѣра и Разумъ" свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тѣ условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією литературныхъ про-изведеній можетъ быть ей уступлено.

Обратная отсылка рукописей по почтъ производится лишь по предварительной уплатъ редакціи издержекъ деньгами или марками.

Значительныя измѣненія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на неполученіе какой-либо книжки журнала препровождается въ редакцію съ обозначеніемъ напечатаннаго на адресѣ нумера и съ приложеніемъ удостовъренія мѣстной почтовой конторы въ томъ, что книжка журнала дѣйствительно не была получена конторою. Жалобу на неполученіе какой-либо книжки журнала просимъ заявлять редакціи ке позже, какъ по истеченіи мѣсяца со времени выхода книжки въ свѣтъ.

О перемънъ адреса редакція извъщается своєвременно, при чемъ слъдуеть обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресъ, нумеръ; за перемъну адреса уплачивается 30 коп.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по слѣдующему адресу: въ г. Харьковъ, въ зданіе Харьковской Духовной Семинаріи, въ редакцію журнала "Вѣра и Разумъ".

Контора редакціи открыта ежедневно отъ 8-ми до 3-хъ часовъ по полудни; въ это-же время возможны и личныя объясненія по дѣламъ редакціи.

Редакція считаєть необходимымь предупредить гл. своихь подписчиковь, чтобы они до конца каждой четверти года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаній каждой четверти, сь отсылкою послыдней книжки, имь будуть высланы для каждой части журнала особые заглавные листы, съ точнымь обозначеніемь статей и страниць.

Объявленія принимаются за строку или мѣсто строки, за одинъ разъ 30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 коп.